# **Матри Вани** *том* 1

Из наставлений Шри Анандамайи Ма С предисловием махамахопадхьяйи Шри Гопинатха Кавираджа

# Матри Вани, том I

Из наставлений Шри Анандамайи Ма С предисловием махамахопадхьяйи Шри Гопинатха Кавираджа

II-е русское Интернет-издание. Исправленное. Октябрь 2017 г.

Содержит фрагменты личных советов и указаний, которые составляли часть писем, продиктованных Шри Анандамайи Ма в ответ на вопросы почитателей.

Сборник составила Гуруприйя Деви

Перевод с бенгали на английский: Атмананда.

Перевод с английского на русский: А.А. Деревянко, 2017 г.

Выполнен с кн. "Matri Vani, Volume I [Translated by Atmananda],

With a foreword by Mahamahopadhyaya Sri Gopinath Kaviraj,

Published by Shree Shree Anandamayee Sangha,

Head Office: Kankhal, Haridwar-249408, Centenary edition, May, 1995" Источник: anandamayi.org

# ПРЕДИСЛОВИЕ

В настоящей брошюре содержатся фрагменты личных советов и указаний, которые в разное время давала Шри Анандамайи Ма некоторым Своим писем Поскольку составляли часть бенгали), почитателям. ОНИ (на продиктованных Матерью в ответ на их просьбы, поэтому их язык, благодаря несёт в себе передачи, исконную простоту свежесть первоначальных посланий без малейшего ухудшения.

Анализ брошюры покажет, что слова Матери касаются различных ситуаций, возникающих в жизни человека, когда под давлением обстоятельств он чувствует себя совершенно беспомощным, отчаявшимся и покинутым. Тяжёлая утрата, крушение иллюзий и чувство разочарования в жизни, нападки враждебной силы внутри, ослабление веры, капризы разнузданного и блуждающего ума, затяжные физические недомогания – это некоторые из несчастий, свойственных обычному неизбежных человеческому существованию на земле. В каждом случае можно видеть, что Мать советует практически то же самое эффективное лекарство, а именно: развитие привычки памятования Бога и принятие Его святого имени, дополненное безусловным преданием себя Его воле и непоколебимой верой, что все Его попущения разумны и предназначены для нашего блага. Наставления, изложенные в этом сборнике, на самом деле давались отдельным людям в определённых обстоятельствах, тем не менее в них содержится отзвук вечного и универсальный призыв к человечеству, безотносительно касты, верования, пола, возраста или национальности. Те же, кому посчастливилось знать Мать более близко, сознают, что с Её стороны нет личного пристрастия к определённому пути по сравнению с другими и что, если в случае садхаки [стремящегося духовности потребности индивидуальной И компетентности требуют предрасположенности конкретном направлении, Она без колебаний порекомендует его.

Мать рассматривает высший идеал человека как один и тот же. Но Она говорит, что вследствие различия в мировоззрении и вызванного им различия во вкусах, способностях, окружении и образе мышления, пути обретения становятся неизбежно разнообразными. Все эти различия настоящие, но лишь поверхностные. Что действительно имеет значение во всяком случае, так это есть ли у человека искренность сердца, дух поиска истины и настоящая жажда души, наряду с непрестанной деятельностью, непоколебимой верой и безупречным нравственным характером. Отрешение от мирских дел и преданность божественному идеалу являются главными ценными качествами паломника на пути к Беспредельному.

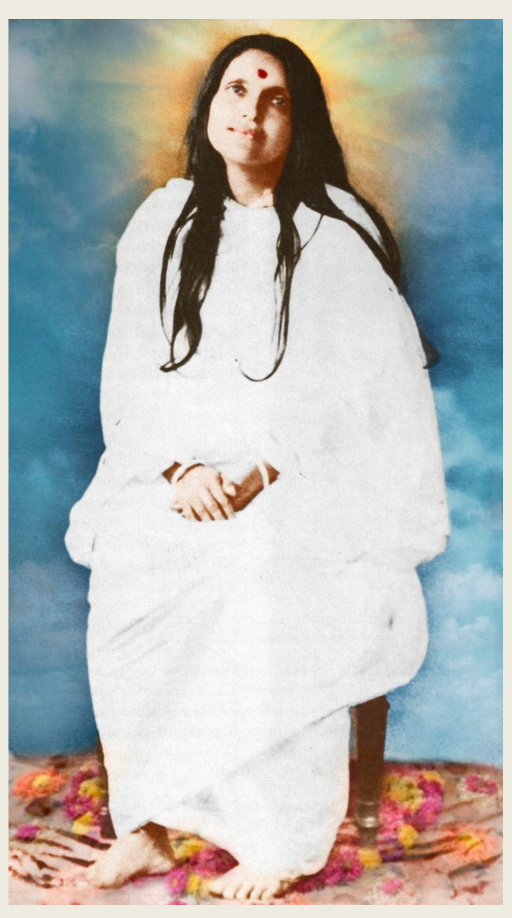
Поэтому, в любом возрасте, во всех случаях, при любом повороте судьбы, на поле деятельности и в тишине уединённости, у человека должна быть одна Цель перед ним, на которую может быть сосредоточено око его ума, и она

должна светить, как полярная звезда на его внутреннем небосводе. Для него она должна быть, словно величественная власть Всевышнего Отца, словно постоянная милость Великой Матери, словно всегда непринужденная, нежная юность Вечной Возлюбленной; она также может быть как безличное, но самосознающее блаженство Божественного; она даже может быть как скрытая сущность души. В направлении этой Высшей Цели человек должен всегда стремиться посредством действия, посредством посредством любви. В каком бы состоянии человеку ни пришлось обнаружить себя в момент пробуждения, он должен помнить, что оттуда действительно протягивается перед ним его путь; он должен только приложить лучшие усилия и отправиться по пути. Если правда, что человек посредством своих ограниченных действий не может достичь Цели, то правда также и то, что никакое усилие, каким бы незначительным оно ни было, не приложено напрасно, если оно было искренним. Каждое настоящее усилие, каким бы незаметным по величине оно ни было, само по себе ценно как средство достижения Цели; и там, где оно правильно приложено, в своё время постигается эта Цель. Но Высшая Цель за пределами средств достижения. Нужно продвигаться по пути и использовать доступные нам ресурсы. Ибо кто знает в какой великий момент Высшая Реальность откроется во всей своей великолепной славе? Когда однажды Видение осенит душу, тогда загрязнения и нечистоты, прилипшие к ней с незапамятного прошлого и накапливавшиеся веками, исчезнут в одно мгновение, словно туман на рассвете перед лучами восходящего солнца. Ограниченное принимает роль Безграничного, тогда как Безграничное смеётся над этим и, освободившись от всех ограничений и беспомощности земной жизни, оно начинает жить, двигаться и пребывать в Безграничном. Нужно естественно начинать С ограниченного самодисциплины, подходящей нам по вкусу и способностям, и подготовленной в определённом временном и логическом порядке, но когда однажды открывается Его благодать, строгие формальности жёстких правил становятся маловажными. Тогда разрываются все оковы и «невозможное» не только становится возможным, но и входит в настоящее волокно нашего бытия. Душе навсегда возвращается покой и свобода и человек постигает Наивысшую Цель своего существования.

Эта маленькая книга является поистине блестящей ниткой драгоценных жемчужин, подходящей для постоянного ношения вокруг шеи каждым преданным дитём Матери. Я радушно встречаю её публикацию и благодарен составителю и переводчику за утончённое чувство уместности, которое они проявили в выборе и переводе отрывков.

12 апреля 1959 г.

Гопинатх Кавирадж



Шри Анандамайи Ма

# ЧАСТЬ І ОБЩИЕ СОВЕТЫ

1

Всё это, что есть Его творение, находится под Его промыслом, в Его присутствии и является Им.

В каком бы состоянии Он ни позволял кому-либо в какое-либо время находиться— всё это во благо, ибо всё поистине предопределено Им и происходит от Hero.

Относительное счастье, которое от чего-либо зависит, должно закончиться горем. Долг человека — медитировать на Бога, который есть сам покой. Не обращаясь к тому, что помогает памятованию Бога, нельзя обрести покой. Разве вы не видите, какова жизнь в этом мире? Тот, кого следует любить, есть Бог. В Нём есть всё. Его вы должны пытаться найти.

2

Если что-либо и каким-либо образом нужно обрести, то это следует обретать у Него одного.

Священный долг каждого как человеческого существа – искать прибежище у Его стоп.

Дни протекают незаметно. Вы уже столько пропустили. Постарайтесь провести те немногие, что остались, утвердившись в терпении.

3

Каждый момент принадлежит Богу. Старайтесь хранить свой ум в преданности Его стопам. Бог, океан милосердия, который вечно благословляет мир, всегда изливает свою благодать. Человеку следует считать, что всё случающееся происходит к лучшему: «к лучшему», то есть тому, что наиболее полезно для постижения Божественного, познания полноты Блаженства.

4

Непрерывный, бесконечный поток Милосердия и Сострадания течёт вечно. Купайтесь же в том потоке.

5

Кто по-настоящему богат? Кто обладает Высшим Сокровищем, лишь те действительно богаты и живут в достатке. Бедным и нищим следует называть человека, который не памятует Бога в своём сердце. Единственный долг человека — полагаться лишь на Него.

6

Поистине, обилие скорби — неотъемлемая характеристика жизни в этом мире. Сосредоточьте же свой ум на Боге.

Эффективное и универсальное лечебное средство — созерцание Единого. Каждому человеку крайне необходимо думать лишь о Нём и всегда служить Ему.

8

Пусть Его имя всегда будет с вами. Время уходит незаметно и неумолимо.

9

Подобающе и правильно сосредотачиваться лишь на Том, памятование которого освобождает от всех беспокойств.

Всегда старайтесь медитировать на Бога и поток Его имени. Силой Его имени облегчаются все болезни.

# **10**

Без повторения имени и памятования Бога нет надежды на мир на земле. Пусть на первом и главном месте у вас будет исполнение этого долга.

В *Раме*, который развеивает скорбь, есть <u>арама</u> — облегчение и покой. Где же нет *Рамы*, там *вьярама* — волнения и болезни.

#### 11

Даже среди самых неблагоприятных обстоятельств возможно повторять имя Бога. Всё осуществляется Им, и поэтому Он всегда близок.

# **12**

Когда вы оставите всё Тому, кто есть Источник покоя, лишь тогда вы можете надеяться обрести покой.

# 13

Когда ум сосредотачивается на том, что даёт покой, а взгляд останавливается на том, что способствует ему, когда уши слушают то, что наполняет сердце покоем, а от Того, кто есть сам покой, всегда приходит ответ, лишь тогда может быть перспектива покоя.

#### 14

[Мирское] желание вызывает печаль, но желание познать Бога само по себе – счастье. Будьте уверены, что Он очистит, утешит и заключит вас в свои объятия.

Печаль приходит для того, чтобы привести вас к счастью. Всегда же помните Его.

# **15**

Ваше тело, которое является частью этого иллюзорного мира и зависит от него, с другой стороны, является выражением скрытого внутреннего процесса.

Вы сами являетесь множеством, проявляющимся в различных аспектах, формах и видах [бытия]. Каждый из них на самом деле существует для удовлетворения отдельной потребности. [Хотя] вы испытываете потребность во взаимообмене со вселенной, тем не менее вы сами являетесь удовлетворением порожденного вами же скрытого внутреннего процесса.

# 16

Вы несовершенны, вам чего-то не хватает, поэтому вы испытываете желание удовлетворения. «Тело»\* обозначает уходящее, постоянно меняющееся. Если нет потребности, нет желания, тогда тело этого вида, которое всегда находится в процессе умирания, перестает существовать. Таким образом после Богопознания можно больше не говорить о таком теле, потому что обнаруживается Атман.

[\*Бенгальское слово для обозначение тела — «шарир». Глагол же «шора» означает двигаться, уходить.]

# **17**

Чувство недостатка возникает спонтанно – его пробуждает Божественное.

Потерять всё — означает обрести всё. Он милосерден и сострадателен. Что бы и когда бы Он ни делал, то благотворно, хотя и иногда, несомненно, болезненно. Когда Он проявляет Себя как потерю всего, тогда есть надежда, что Он может также проявить Себя как обретение всего. Благоприятно тосковать по Тому, кто помогает достижению света Истины, поскольку это разжигает осознание Истины.

Поистине, Он всегда вездесущ.

Обязанность каждого как человеческого существа – стараться пробудиться к своей истинной природе.

# **18**

На поле Его игры даже обретение означает потерю. Такова природа его движения. Размышляйте о Том, кого невозможно потерять. Медитируйте на Него одного, на Него — Источник Доброты. Молитесь Ему; полагайтесь на Него. Старайтесь уделять больше времени джапе и медитации. Предайте свой ум Его стопам. Старайтесь выполнять джапу и медитацию без перерывов.

# 19

Человеческое рождение, не подразумевает ли оно испытание желания, страсти, печали, страдания, старости, болезни, счастья, боли и т.д.? Тем не менее обязанность человека — помнить, что он живёт только для Бога — для служения Ему и постижения Его.

Говорить: «Я не знаю, я не понимаю» – означает только невежество. Мучения и беду вызывает покров невежества.

Поистине, всё находится в пределах Его Закона. Как признающий это может быть таким обеспокоенным? Ваша обязанность — во всём рассматривать Его. Что бы Он ни делал, позволяйте мысли о Нём успокаивать вас.

Чувство недостатка, не из-за того ли оно возникает, что не обретён желаемый объект? Когда желание остаётся неудовлетворённым, бесплодным, бессмысленно снова и снова продолжать жаждать того ж и разочаровываться. До тех пор, пока есть желание, будет испытываться недостаток и печаль, что, с мирской точки зрения, естественно. Даже если иногда может обретаться преходящее счастье, [всё], что бы вы ни пожелали в этом постоянно меняющемся мире, принесет вам печаль. Единственный долг человека — искать То, в котором нет печали и обретается всё.

#### 21

Потерять надежду — значит потерять на самом деле всё. Но потеряно ли всё? Не переполнено ли по-прежнему сердце желаниями и надеждами? Это вполне естественно — такова присущая индивидууму тенденция.

Совершенное смирение приносит глубочайшую из всех радость. Примите это как свой единственный шанс. Что бы и когда бы Бог ни делал, то полностью благоприятно. Если вы сможете это помнить, вы будете пребывать в покое.

# **22**

При любых обстоятельствах вы будете пытаться выполнять то, что считаете своим долгом, что вы по сути и делаете. Однако следует сосредотачиваться на особом долге человека, состоящим в размышлении о Боге, активности ума, пробуждающей желание познать, кто вы есть на самом деле; очень важно прилагать усилия в этом направлении. Уделяйте внимание своей регулярной ежедневной практике *садханы*. Если обстоятельства не позволят заниматься никакими другими практиками, пусть будет лишь памятование Его, цель которой – постижение Того, кто проявлен во всех формах и видах бытия.

# 23

Именно путём поиска Истины может совершенствоваться человек. Это ему следует рассматривать в свете долга.

#### 24

То, в котором не возникает вопрос о форме или бесформенном, о запредельном форме и качествам, о превосходящем даже запредельное – то одно достойно человеческого стремления.

#### 25

Человек должен искать То, которое сокрыто за миром. Ему следует выбрать жилище, которое облегчит ему переход к его истинному Дому.

Слово мануш (человек. Ман — ум, уш — сознательный) — само по себе даёт ключ к разгадке, каким должен быть человек: самосознающим существом. Даже если он поскользнулся и упал, разве не его обязанность воспользоваться в качестве рычага землёй, на которую он упал, и подняться снова? Более того, человек не так часто и падает. Постоянное усилие — его долг как человека. Если он не пробудился к осознанию своей Самости, чего он достиг? Он лишь впустую потратил свою жизнь. Сколько жизней из века в век растрачивалось по пустякам в бесконечном приходе и уходе! Узнайте же, кто вы. Выясните смысл круговорота рождений и смертей, его причину и куда это ведёт. Когда человек становится странником на пути к своему внутреннему Бытию, расстояние, которое отделяет его от Цели, понемногу уменьшается. Вам определённо придётся, предпринимая паломничество к Бессмертию, растаптывать под ногами сотни и сотни препятствий и преград.

Вот такую мужественность следует пробудить. Зачем вам оставаться беспомощными, как будто вы парализованы? Вы только и повторяете снова и снова, что не можете, не можете совершать *садхану*. Почему? Почему? Почему?

### 27

Пусть [понятие] «я не могу» будет вычеркнуто из вашего словарного запаса. Время быстротечно: Лишь несколько дней длится эта встреча с друзьями и родственниками. Собирай свою собственность, брат, никто не последует с тобой в последний путь.

# 28

Человек может оказаться в любой среде, однако он не должен позволять себе беспомощно быть ведомым то в одну сторону, то в другую, под её влиянием. Его обязанность — в любых обстоятельствах сохранять в целостности свою индивидуальность и силу характера. Довольно легко плыть по течению, но оставаться, словно скала, трудно. Кто может так поступать, тот без колебаний будет владеть собой даже среди множества людей различных точек зрения и путей. Такая позиция, несомненно, принесет пользу человеку.

# 29

Смотрите, для того чтобы сорвать розу, приходится совать руку в гущу колючек. Но если человеку нужна роза и он желает её сорвать, он не станет воздерживаться от этого из-за страха уколоться. Кроме того, Великая Мать подготавливает всё необходимое для каждого. Она, несомненно, знает настоящую потребность каждого индивидуума. Если у человека есть, по меньшей мере, такая небольшая вера, тогда вовсе нет причин считать себя несчастным.

Старайтесь делать всё возможное, чтобы не поддаться под чьё-то влияние. Для того чтобы стать непоколебимым, спокойным, глубоко серьёзным, мужественным, личностно целостным, чистым и святым, исходя из своей силы, нужно сосредотачиваться на Боге.

**31** 

Для человека должна быть приемлемой только самая благородная, безупречная линия поведения. Очень радостно, когда кто-то стремится вести свою жизнь в соответствии с этим образцом. В случае с женщиной это значит хранить свою непорочность и чистоту, оставаясь всецело верной своему мужу. Ей следует стараться даже не позволять себе бросать взгляд на другого. Лишь действия, пробуждающие божественную природу человека, достойны называться действием, всё остальное не является действием, а бесполезной тратой энергии. Следует избегать любого поведения, которое не оживляет в человеке божественное, несмотря на то, каким привлекательным оно могло бы казаться; однако следует решительно принимать поведение, которое помогает пробудить унаследованную божественность человека, несмотря на то, что оно может не выглядеть привлекательным. Призвание человека - стремиться к постижению Истины, идти по превосходному пути, ведущему к бессмертию. То, что кажется восхитительным для чувств, позже превращается в рассадник яда, который вызывает внутреннее волнение и несчастье, поскольку принадлежит к царству смерти.

**32** 

Сила характера – величайшее достоинство человека. Если он будет пользоваться ею во взаимоотношениях с миром, то будет победителем во многих областях.

33

Мирская жизнь, несомненно, является полем боя. Осознав духовное богатство, следует стремиться выйти из битвы победителем.

34

Вы цепляетесь за этот круг\*, нечто вращающееся, веря, что оно составляет ваше богатство; поэтому и существует такое беспокойство и смятение. Что же представляет собой «нечто вращающееся?» Деньги, разумеется. Старайтесь цепляться за Того, кто есть Целое, где невозможно говорить ни о форме, ни о бесформенности и где не существует беспокойства и волнения.

[\* Весь пассаж основан на игре слов, которую невозможно передать на русский. «Гол» значит «круг», «мал» — владение, а «голмал» — беспокойство и смятение.]

Если вы не будете позволять своим мыслям отклоняться от Его лотосных стоп, тогда есть надежда, что вы спасётесь от всякого рода искушений. Обязанность человека — пробудиться к истинной человечности и порвать с животными пристрастиями, избрать то, что превосходно, и отказаться от того, что просто доставляет удовольствие. Пусть ум ваш будет, словно прекрасный цветок, который можно поднести Господу в поклонении. Поистине говоря, единственный долг человека состоит в обретении Самопознания. За исключением одного Всевышнего Друга, старайтесь, друг мой, избегать уз мирской дружбы.

**36** 

Позволять себе то, что кажется приятным — значит выбирать то, что внешне выглядит прекрасным, а следовательно привлекательным. Непристойные, злосчастные и унизительные поступки, которые выражают животную природу, приводят к страданиям, несмотря на то, что могут доставлять удовольствие. Следует, как можно более точно соблюдать правила и предписания касательно периода жизни домохозяина (грихаста - ашрама). Жить в соответствии с высшими идеалами может быть утомительно на первых порах, но, в конечном счете, это приводит к настоящему благополучию и миру. Следует учиться находить наслаждение в Возвышенном — лишь тогда вы заслуживаете называться Человеком. Если вы благословлены человеческим телом, нужно вести себя подобающим образом. Зачем предаваться животным инстинктам?

Если вы не можете поддерживать *джапу* постоянно, выполняйте, по меньшей мере, две малы дважды в день — утром и вечером. Настоящее призвание человека — поиск Истины.

37

Есть разные образы жизни: один — *ашрама* домохозяина, другой — совершать служение, считая того, кому бы вы ни служили, проявлением Всевышнего; третий — сосредоточиться на Самопознании как одной единственной цели и продвигаться к ней непрерывно и решительно. Каждый выбирает один из этих образов жизни в соответствии со своими склонностями и умственным стремлением. Сам Бог позаботится обо всём в отношении человека, который всецело полагается на Него.

38

Стремиться к постижению Истины — одно достойно человека. В доме домохозяина [грихастха-ашрама] не должно быть напряжения. Позволять себе тревожиться умственным беспокойством — означает напряжение; так не следует поступать, поскольку посредством такого состояния ума развивается сила, создающая препятствия.

Если искать прибежище в Силе, которая есть Блаженство, Доброта, Благодеяние, Разрушительница препятствий, в доме обеспечится мир. Таково стремление, а также долг человека. Здравомыслящие, разумные и мудрые мужчины и женщины, которые полагаются на Бога и Гуру и исполнены веры, в духе отречения стараются достичь Реальности, должны идти по пути, который больше всего соответствует их стремлениям, всегда оставаясь уравновешенными, выбирая то, что способствует покою. Во всех действиях следует иметь в виду свою дхарму.

39

Следуйте своему долгу. Домохозяину подобает жить в построенном для себя доме. Тем не менее не упускайте поиск своего настоящего Дома. Лишь когда он будет найден, тогда на самом деле человек придёт домой.

40

Во всех формах, во всём многообразии и различии пребывает Он один. Огромное многообразие феноменов и проявлений, форм становления и состояний бытия, видов и классов, всех бесчисленных различий, а также всех особенностей, являются только Им Самим. На кого тогда вы гневаетесь? Что бы кто ни говорил, то соответствует его стадии и состоянию [развития] на конкретный момент времени и, следовательно, правильно для него. Несомненно, он лишь демонстрирует то, что чувствует и понимает на данный момент своего развития. Это тоже является всего лишь выражением, маской Единого.

41

Обязанность человека — во всех обстоятельствах оставаться спокойным и безмятежным. Нехорошо формировать плохое мнение о человеке просто на основании слухов о нём. Враждебность, осуждение, оскорбительные выражения, неприязнь и тому подобное, даже если сокрыты в мыслях, обязательно возвратятся к своему носителю. Никогда не следует причинять вред самому себе, вынашивая такие мысли и чувства.

42

Следует жить в радости, которая возникает благодаря постоянному занятию ума божественными мыслями. Размышление о чем-нибудь другом, кроме Бога, приносит печаль. Будь это мантра-джапа, будь это медитация, поклонение, чтение священных текстов, просто осознание Бога или подобный метод, будь это киртан или религиозная музыка — всё это является различными способами пребывания в божественном присутствии. Следует всегда быть занятым в одном из них, по сути никогда не оставаясь без Него. Помните, это то, что просит это малое дитя\* у своих друзей, а также своих отцов и матерей.

[\* Матаджи часто говорит о себе как малом дитя и матери, называет неженатых/незамужних людей своими друзьями, а женатых/замужних отцами/матерями].

43

Как эта маленькая девочка может оставить своего отца? Даже если он оттолкнёт её, это упрямое маленькое дитя по-прежнему будет с ним. Отцу придётся осознать, что такова природа его маленькой дочери: на самом деле все качества её отца встречаются в ней, и ему следует побудить её использовать эти качества в служении её больному отцу.

Если человек питается тем, что обостряет болезнь, то разве не естественно, что заболевание ухудшится? Нужно принимать лекарство, а также будет полезна перемена обстановки.

[\* «Болезнь» здесь явно означает «бхава-рогу» — заболевание каждого человека, который рассматривает себя отдельным индивидуумом. Средством для лечения этого заболевания является садхана. Под «переменой обстановки» имеется в виду изменение окружения от мирского к сатсангу — обществу мудрецов, святых и искателей Истины.]

# 44

Они полагают, что это тело\* далеко, но на самом деле оно всегда очень, очень близко. Как же оно может кого-нибудь оставить? Вопрос о расстоянии возникает исключительно с *ux* точки зрения. Когда они получают выходной, пусть приходят и встречаются с этим телом.

За какую работу вы бы ни принялись, её следует выполнять хорошо. Если вы развиваете привычку делать всё хорошо, тогда есть надежда, что вы так же прекрасно будете идти по духовному пути. Действие есть Он, и делатель действия — [тоже] Он и никто другой. Во всех обстоятельствах следует стараться развивать такой склад ума. Истина, в присутствии которой иллюзия узнаётся как иллюзия, Истина, ТО, которое ЕСТЬ, должна стать вашей.

[\* Матаджи обычно говорит о своей личности как «этом теле»]

45

Что касается этого тела, то никто не может его оскорбить, и поэтому не может быть и речи, чтобы просить у этого тела прощение. Тем не менее вам, безусловно, придётся пожать плоды того, что вы совершили. Однако это тело не испытывает ни малейшей тени гнева по этому поводу.

46

По правде говоря, хотя некоторые люди, несомненно, приближаются к этому телу в поисках Реальности, очень многие приходят лишь с целью осуществления своих стремлений и желаний.

Несмотря на то, что у него имеются безошибочные доказательства того, какова истинная природа мира, его сердце всё ещё поглощено им? На данном этапе ему следует всячески стараться посвящать себя только служению, независимо от того, что бы он ни делал, как служению Господу. Попросите его, во что бы то ни стало, прилагать решительные усилия, чтобы не позволять своему уму впутываться во что-нибудь связанное с этим океаном страдания. Именно привязанность к миру принесла такую глубокую обеспокоенность несчастному. Только неведение является корнем всего этого. Ему следует продолжать сообщать о себе этому телу тем способом, которым он может, потому что у него нет никого, кому он бы доверил свои тревоги и бедствия, которые все без исключения являются следствиями его прошлых поступков.

Посредством печали Господь развеивает печаль, и посредством несчастия Он устраняет несчастие. Когда это сделано, Он больше не посылает страдание — это всегда следует помнить.

Поистине потомок Вечного должен сосредоточивать свои мысли на Нём. У отделённого от Него не может быть даже надежды на покой — никогда, никогда, никогда. Пребывая в Боге, человек обретёт покой, пелена спадёт — и откроется Рассеивающий печаль. Он — один победитель зла, Он — ваш, единственная сокровищница человеческого сердца.

# 47

Не скрывайте внутри то, что обременяет ваш ум. Если вы будете писать об этом мне свободно и открыто, ваше сердце облегчится больше. Отец, почему вы столь долгое время подавляли это в себе? Доверяя это данному телу [Матаджи], вы получаете облегчение, не так ли? Поистине это тело принадлежит всем, поэтому оно действует и говорит, насколько возможно, чтобы удовлетворить потребности людей, с которыми оно имеет дело в любой момент времени.

Когда совершается поклонение образу или какая-нибудь другая *пуджа*, согласно обрядам, изложенным в *шастрах*, которые принимаются всеми священниками-брахманами, и когда, согласно предписаниям *шастр*, часть церемонии составляет *кумари-пуджа*, тогда священникам и другим участникам следует позволить сказать своё слово, в соответствии с тем, что они считают правильным. Напишите ему об этом! Но, разумеется, когда это тело играет с друзьями, маленькими девочками и мальчиками, оно не обращает внимание на предписания священников — ребёнок может принадлежать к любой касте! Не видели ли вы недавно, что маленькая девочка, избранная в качестве средоточия для поклонения, была, несомненно, не дочерью *брахмана*; тем не менее человек, который совершал *пуджу*, подносил одежду, пищу и всё другое в точности так, как это должно совершаться, не так ли? Для этого тела все и всё равны.

Господне тело, Господень ум, Господне всё человечество.

Служить кому бы то ни было — означать служить только Ему. Старайтесь всегда совершенствовать свой ум. Бывает ли время, когда Он невидим? Всё, чего недостаёт, — это выяснить это.

49

Выполнять свои мирские обязанности хорошо. Но в то же время нужно помнить о настоящем Долге человека.

**50** 

Независимо от того, какую работу нужно выполнить, старайтесь в полной мере уделять ей внимание и совершать её тщательно. Во всех обстоятельствах полагайтесь на Бога. Поистине он всепронизывающий и поэтому его можно найти повсюду. Всем своим существом призывайте Владыку Жизни.

**51** 

Проводить дни в служении вашей матери — конечно же, очень хорошо. Старайтесь хранить ваш ум в преданности святым стопам Бога — лишь тогда может быть надежда на ослабление беспокоящей грусти.

**52** 

Посредством служения сердце и ум очищаются — будьте уверены в этом! Заниматься служением — очень мощная садхана; не становитесь нетерпеливыми. Лучше служите людям с предельным спокойствием и пусть у вас для каждого будет доброе слово.

Когда вы сказали или сделали что-то плохое, попросите прощения и всячески старайтесь не допускать подобную ошибку в будущем. Даже если другие будут несправедливы к вам, вам самим не следует делать или говорить что-нибудь недостойное.

**53** 

Считая все существа Его формами, в духе служения и совершенного спокойствия, служите Господу; служите Господу и только Ему. По мере того, как вы всё больше и больше будете совершенствоваться в своей способности как слуга Господа, в вас будет пробуждаться любовь и преданность Ему, а также безусловная вера.

**54** 

Кто служит Богу, тот не может быть беспомощным. Чем более настойчиво он будет искать общения с Ним, совершая *джапу*, служение Ему и созерцание, тем полнее будет Его откровение.

Человек, который действует не из любви к Богу и с радостным сердцем, освобождает себя от ответственности, которая бы ни выпала в любое время на его судьбу — [такой] увидит жизнь чрезмерно тягостной и никогда не сможет ничего достичь. Долг человека, особенно тех, кто сделал Высший Поиск своей одной единственной целью — радостно работать ради [духовного] подъёма мира, с убеждённостью, что всякое служение является служением Ему. Работа, которая совершается в таком духе, помогает очищать как ум, так и сердце.

56

Мирские занятия и дело вызывают беспокойство; иначе и быть не может. Единственный способ противостоять ему — посредством терпения, терпения и ещё раз терпения. Нырнув среди морских волн, вы должны снова подняться. Способности и работа, которую Бог вам доверил, предназначены для служения Ему, а не для чего-либо другого — помните это!

57

Многие испытывают желание создать новый и лучший мир. Вместо того чтобы позволять себе останавливаться на таких вопросах, вам следует сосредотачиваться на Том, созерцая которое обретается надежда на совершенный покой. Обязанность человека состоит в поиске Бога или Истины.

**58** 

То, что воспринимается в этом мире, представляет собой нечто вроде сновидения, подобно тому, что видится во снах. Единственная разница состоит в том, что первое происходит в состоянии бодрствования, а последнее во время сна. Тем не менее я всегда с вами, мать.

59

Во снах можно видеть всякое: то, чем был занят ум; также то, о чём не было размышлений, но что происходило в прошлом или случится в будущем. В любом случае всё, что происходит, принадлежит к царству сна.

60

Когда-то вы решительно утверждали, что если бы только смогли получить подходящую работу, вы бы более ревностно развивали духовную сторону жизни наряду с материальными удобствами и радостями. То, что вы сдержали слово касательно мирского наслаждения, более чем заметно; но в какой тёмной пещере, в какой недоступной бездне вы сокрыли нежное растение духовного стремления? Когда вы начнёте прилагать усилия, чтобы привнести свет в ту тёмную пещеру? Не медлите: Прошлый день никогда не вернуть. Бесценное время уходит. Посвятите же свои дни старанию приблизиться к Господу смирённых. Когда наступит глубокая старость, вы будете слишком

инертны, слишком немощны, чтобы сосредотачиваться на имени Бога. Как вы тогда наверстаете то, что не делали в благоприятное время?

61

Активность ума, которая отвлекает человека и уводит его от памятования Бога, называется неправильным мышлением. Старайтесь развивать то, что помешает вашему уму вынашивать такой образ мышления.

Все ваши бремена носит Бог. Будьте в этом уверены и всегда старайтесь следовать искренности и жизнерадостности.

**62** 

После всех этих дней у него возник вопрос такого рода? Разумеется, это случилось потому, что он находится на стадии, где возникают вопросы, и в этом нет ничего плохого, ибо не всё ли есть творение Бога? Для разных людей есть разные вещи. Хорошо помнить, что то, что видится вдали как огромная проблема, порой может разрешаться очень легко, и поэтому может возникать следующий вопрос: Не было ли это, в конечном счёте, пустяковой проблемой? Творец всего знает, как её оценить; Он один знает, что большое, а что малое.

63

Поток божественных мыслей служит путём, ведущим к исчерпанию *кармы*. Пока эта цель не достигнута, человек обязан пожинать последствия правильных поступков, ошибочных поступков и бездействия в соответствии с *кармой* – законом причины и следствия.

64

Всё происходит согласно судьбе человека. Вам придётся признать это. Творец так устроил вселенную, что каждый должен пожинать плоды своих поступков; и из этого положения выхода нет. Если из-за своего физического несчастья у вас нет желания и поэтому вы не сосредотачиваетесь на имени Того, который есть Всевышний Отец, Мать, Друг и Господь, то вы называете это созданием хорошей кармы — то, что вам приходится снова и снова испытывать то же беспокойство? Ваши отец и мать позаботились о том, что после внимательного рассмотрения, они считали лучшим для вас. Карма, последствия прошлых поступков человека, является его задолженностью.

**65** 

Никакое зло не превозможет того, кто привязывается к имени Бога. То, что человек испытывает, соответствует природе его поступков. Если поддерживается поток имени Бога, то любая работа принесёт добро.

66

Сколько кармы с предыдущих рождений ещё остаётся для отработки! Точно так же, как, например, кто-то, позволяя себе чрезмерно и необузданно

питаться, нарушил пищеварение; даже если он позже принимает умеренную и упорядоченную диету, результаты этих разумных мер не будут заметны сразу. Таким образом, какая бы в это время ни была природа поступков человека, он должен одновременно наслаждаться и терпеть накопленные последствия своего прошлого поведения. В Божьем творении существует совершенная справедливость. В общем смысле говоря, человек рождается в этот мир, чтобы пожать приятные последствия своих хороших действий, а также исход своих проступков. А как насчёт какого-либо неподобающего поведения или несправедливости, которую он совершает в настоящее время? Ему, конечно же, придётся вынести их. Человек наслаждается плодами своих накопленных предыдущих хороших дел, но ему также придётся испытывать последствия порочных поступков. Воля Всемогущего исполняется. Человек должен поддерживать желание совершать правильные поступки. Даже невозможное становится возможных по воле Бога. Пусть Его лотосные стопы будут вашим единственным прибежищем.

67

Человек должен вести себя как герой. Во время периодов несчастья он должен выказывать силу духа и терпение.

Время не стоит на месте. Самоубийство — самый ужасный грех. Кому принадлежит тело, об уничтожении которого вы говорите? Разве так говорит человек? Стыд и срам!

68

Настало время воспитать себя. Вам придётся прибегать к отречению и стойкости. Для того чтобы освободиться от порочных предрасположенностей, обретённых в прошлых жизнях, которые привели к боли и страданию, старайтесь сделать своё сердце храмом, посвящённым Всеблагому и лишённому желаний. Первое — это испытывать влечение к Богу.

Будьте безотказны в служении. Что бы ни было нужно сделать для кого-либо, совершайте это в духе служения.

Есть ещё один вопрос, которому нужно уделить особое внимание: Следует вовсе избегать лени. Когда возникает вопрос о добрых делах или духовных упражнениях (шаткарма), вялость и отвращение должны быть исключены. Нужно с готовностью переносить трудности, которые могут возникать во время служения кому-нибудь.

69

Нет и двух дней, проходящих одинаковым образом. Не позволяйте себе впадать в отчаяние. Всецело полагайтесь на Него, несмотря ни на что. К Нему следует взывать в счастье и в горе. Если вы упали на землю, воспользуйтесь ей в качестве рычага, чтобы подняться, потому что прилагать усилия — долг человека, несмотря на то, что он совершает.

Неудачу не следует рассматривать как катастрофу. Поступать так будет грехом, ибо кто шлёт неудачу? Что *Он* делает, то благотворно. Ни при каких обстоятельствах, какими бы неблагоприятными они ни были, не следует принимать поражение. «Гурадева, вы делаете только то, что хорошо для моего настоящего благополучия» — всегда помните эту мысль. В этом мире случаются различные неприятности. Если вы потеряли богатство или положение, пусть они уходят. Молитесь Богу только о жизнях своей семьи.

#### 71

В скорбный час следует проявлять стойкое терпение. Хотя несчастье и опасность естественно являются частью судьбы человека, тем не менее их преодолеет тот, кто встречает их бесстрашно и спокойно.

Обстоятельства меняются. Во времена неудачи необходимо полагаться на Него даже с большим упорством. Неизвестно посредством какого несчастного случая Он может устранить опасность. Иногда, как ни странно, Он удаляет угрозу посредством неприятностей. Вот почему Его называют Устранителем угрозы — Спасителем.

# 72

Такова особенность человеческой жизни, что она не может постоянно быть либо полна счастья, либо полна невзгод. Подобно тому, как ваша удача непостоянна, неужели вы полагаете, что ваше невезение никогда не закончится? Пока старайтесь препоясываться терпением и силой духа и держите путь с полной верой в Бога. Воля Всемогущего превозмогает. Стремитесь во всех обстоятельствах поддерживать размышление о Нём в качестве своего постоянного спутника.

# **73**

Куда Бог может поставить вас в любое время и в любых обстоятельствах, помните, что всё это к лучшему. Старайтесь идти по жизни, оставляя свои бремена в Его руках. Он Хранитель, Он Проводник, Он всё во всём.

#### 74

Долг человека – развивать веру и преданность. Удары судьбы – особенность жизни в мире; таким образом человек учится понимать, какова природа этого мира и – тогда происходит отрешение от его радостей и наслаждений.

# **75**

Всегда пусть вашей нормой будет терпение. Говорите про себя: «Господь, всё, что Ты делаешь, предназначено к высшему благу!» Молитесь о силе стойкости. Не происходит ничего, что не является выражением милости Бога; поистине, всё есть Его милость.

Основываясь на терпении, перенося всё, держитесь Его имени и живите с радостью.

**76** 

Какое бы счастье или боль не испытывались — это зависит от того, во что вы верите и как рассматриваете случающееся. Если вы хотите выйти за пределы верований, точек зрения, то вам следует иметь веру во Всемогущего.

77

Во всех вопросах полагайтесь исключительно на Бога. К Нему следует возносить мольбы и стремления сердца. Вся ваша жизнь должна вращаться вокруг Него, у вас нет другого прибежища; сами по себе вы совершенно беспомощны, ибо не Его ли вы творение? Что бы Он ни делал, то предназначено для высочайшего блага.

Вы не в состоянии выбирать то, что кажется благоприятным для вас.

Зачем Ему позволять вам – потомку Бессмертного – отходить к тому, что состоит из смерти?

Вы можете считать себя удачливым, потому что, как вы сами говорите, Бог избавил вас от когтей смерти и хранил вас до сих пор. Полагайтесь на Него одного. Из желания возникли страдания и препятствия, с которыми вы сталкиваетесь, но даже их следует принимать как в сущности действие Его милосердных рук. Волноваться бесполезно. Вы должны ждать с нетерпением, ждать с нетерпением Бога:

«До сих пор я не получил никакого ответа от Тебя и бесценное время было потрачено впустую». Не позволяйте своему уму и телу мучиться беспокойством, вызванным мирскими стремлениями.

**78** 

Тот, кто дал вам то, чем вы владеете в этом мире: богатство, признание, молодость, – взывайте к Нему ради Него одного.

Не можете? Почему? Придётся! Человек поистине может всё. Кто может сказать, что Он кому даст и через что? Всё принадлежит Ему, и только Ему. Что вы принесли с собой при рождении? Разве вы не были с пустыми руками? И всё, что вы приобрели, ваше ли это, неужели?

Все принадлежит Ему, и что бы ни случалось — происходит по Его воле. Старайтесь придерживаться такой позиции. Говоря: «Это моё», вы хватаетесь за всё — это путь привлечь печаль. Взывайте к Нему, потому что всё принадлежит Ему. Стремиться так к Богу — это настоящая молитва.

Всё, что может дать мир, — чего оно стоит? Неужели сквозь годы вы не разглядели неминуемый ход событий? Он располагает не только богатством, отношениями, энергией молодости, но и старостью, смертью, болезнями и бедностью. Вам придется пережить их все. В этом мире нет места безмятежного покоя; разве вы не видите, что на каждом шагу происходит

несчастье? Разве к вам не дошло даже теперь, кому вы принадлежите? Эта ваша серьёзная болезнь, которой страдают все, разве она для вас? Может ли кто-нибудь даже поделиться ею? Зачем все эти беспокойства?

Всё принадлежит Ему; всё является Им; оставить всё Ему должно быть вашим единственным старанием. Призывайте Его имя, медитируйте на Него; всегда пребывайте в памятовании Его. Не молясь о чём-либо мирском, старайтесь без остатка предаться Ему. В Нём нет ни жажды, ни страдания, ни мучений — в Нём всё обретение, вершина удовлетворения, покой, отдохновение, безмятежность.

**79** 

Услышав известие о чей-то болезни, Матаджи попросила передать страдающему следующее: «Всецело полагайтесь на Него. В каких бы обстоятельствах вы ни обнаружили себя, поддерживайте памятование Его одного. Пусть это будет вашей молитвой: «Господь, Тебе было угодно прийти ко мне в форме болезни. Даруй же мне силу перенести её, надели меня терпением, и дай мне понимание, что это Ты пребываешь во мне в этом облике».

80

Предавайтесь Богу во всех делах без исключения. «Пусть Он делает со мной, что Ему угодно, я лишь творение Его рук» — таково должно быть ваше умонастроение. Настоящей причиной страдания являются личные желания. Зачем угнетать себя опасением, что вы будете зависимы от других? Разве вы создали тело? Тот, кому вы принадлежите, свободен поступать с ним в соответствии со своей Волей; поэтому пусть Он поступает по своему усмотрению. Старайтесь оставаться в стороне и терпеливо ждать как наблюдатель. Когда ум успокаивается, человек быстро поправляется от болезни. В этом вечно вращающемся мире, который поддерживается Им, вращающим его, случилась определённая беда. Что же делать? Независимо от того, что произошло, пусть будет Его Воля — живите в таком духе. В вашем нынешнем состоянии непрестанно думайте о Нём одном.

81

То, что вы прилагаете усилия, чтобы договориться о медицинском лечении, тоже является выражением Его Воли. Поистине, Он — Одно есть всё. Ты, на самом деле, есть болезнь. Ты есть лекарство и сила исцеления. Во всех образах и формах пребываешь Ты один.

**82** 

Напишите ему, что его состояние очень часто на самом деле занимает *кхеялу* этого тела. Он сам с помощью силы воли должен стать решительным и отказаться от своей негативной позиции, которая побуждает его воображать, будто он не может и никогда не будет в состоянии достичь успеха. Наоборот,

он должен быть уверен, что успех возможен, что он определённо его достигнет. Ему следует говорить себе:

«В каком бы состоянии Богу ни было угодно, чтобы я пребывал, я подчинюсь, посвящая Ему это тело, которое принадлежит Ему». Ни больше, ни меньше. С совершенным спокойствием и безмятежностью ему следует проводить большую часть времени лежа прямо на спине в «мёртвой позе» [шавасана] и безмолвно повторять свою мантру в ритме с дыханием. Есть лишь один Брахман без другого — вот что он должен постичь. Напишите ему прямо, что ему нет необходимости в посреднике.

83

Когда Махант Кханны\*, Шри Тривени Пун Махарадж, оставил тело, Матаджи отправила следующее сообщение его великому поклоннику Шри Кришнанандаджи Авадхуте:

«Под видимостью единства и под видимостью разделения пребывает Он – сам Всевышний».

[\*Кханна — небольшой городок возле границы с Восточным Пенджабом, а теперь просто Пенджабом]

84

Кто куда уходит и откуда приходит? Для этого тела\* нет ни ухода, ни прихода. То, что существовало раньше, существует и теперь. Какое имеет значение, умирает кто-либо или остаётся жить? Он существует даже после смерти, так зачем расстраиваться?

[\* Матаджи]

**85** 

Кто в этом мире кому принадлежит? Исчерпывая свою карму, каждый должен стараться закончить своё жизненное странствие. То, что вы испытываете, — это обычное положение дел на жизненном пути; поэтому не позволяйте себе так волноваться! Если, из-за привязанности к тем, с кем вы были связаны в этом мире прихода и ухода, вы всецело погрузились в скорбь тяжёлой утраты, то как паломничество на Пути принесёт свои плоды? С беспредельной силой и энергией следует продвигаться к откровению своего истинного Я. Странники на Высшем Пути должны стремиться завершить свое путешествие. Его целью является Самопознание.

86

Воля Всемогущего всегда торжествует, таков поистине закон творения. «Мир» (джагат) означает непрерывный круговорот печали, временного счастья и болезней: человек рождается, чтобы пережить это. Разве вы не видите, что мир представляет собой только это в бесконечном многообразии?

Для того, кто отправился в последнее странствие своей жизни с именем Дурги на устах, не будет ни горя, ни слёз; любой ценой старайтесь держаться такой позиции. Если вы должны плакать, плачьте о Боге. Блажен тот, кто, последний раз вдыхая, произносит имя Бога. Нужно стремиться всегда сосредотачивать свой ум на Его стопах.

Молитесь о милости Гуру и непрестанно помните Его лотосные стопы.

87

Жизненное путешествие неизбежно должно продолжаться так, как вы описали. Исследуйте каждый дом — и посмотрите, сколько можно найти людей, которые никогда не знали тяжёлой утраты. Поэтому единственный выход из этого страдания — путь к Самопознанию.

88

В каждом доме присутствует Бог в бесконечном разнообразии масок. Именно по той причине, что человек вошёл в жизнь, рано или поздно он должен её покинуть. Если он живёт как домохозяин, то эта страшная, острая боль неотвратима; такое происходит в каждой семье. Разве существует какой-либо бальзам для облегчения этих жгучих мучений, кроме как принять прибежище в Том, из Которого исходят все существа, от Которого они получают поддержку и Которым они в конце концов поглощаются?

89

Не чувствуйте себя несчастным из-за того, что вы лишены его физического присутствия. Долг близких и дорогих ушедшего — молиться, чтобы он мог делать успехи на его восходящем пути. Тем не менее если из глаз льются слёзы из-за того, что он оставил тело, тогда плачьте, призывая Бога. Тосковать о Боге — единственная надежда каждого. Также совершайте, насколько возможно, обязанности, предписанные шастрами для жены и сына умершего.

90

Чего можно ожидать от этого мира, сама природа которого — непрерывное движение, а времена постоянно меняются? Жить во времени означает быть связанным им — смертью\*. Если вы не поднимитесь над временем, то как избежите когтей смерти? Если бы время не унесло с собой момент, который принёс вам такую острую боль и мучения, то разве в вашем теле осталась бы жизнь? Так устроен мир. То, что пережили вы, в той или иной форме происходит всё время в каждой семье. Утешайте себя мыслью, что так создан мир.

Когда человек пребывает в чужой стране, как можно избежать трудностей, которые выпадают на судьбу иностранца? Ваша Родина там, где не возникает вопрос о несчастье и скорби, о насилии и ненависти, об отчуждённости и противоположностях света и тьмы. Стараться найти себя в своём настоящем

Доме, в своей настоящей природе, – таков единственный долг человек. Для этого нужна смелость и самообладание.

[\*Кала – означает, как 'время', так и 'смерть'.]

91

Узнав о смерти матери одного почитателя, Матаджи сказала:

«Напишите моему другу: Удачливая, благословенная вознеслась в обитель Покоя, оставив после себя своего мужа, своих сыновей и дочерей\*. Хотя и естественно могут течь слёзы, однако горевать и оплакивать потерю её тела неправильно. Вам придётся проявить силу духа. Подобно тому, как родители всегда очень хотят сделать счастье и покой детей своими, равным образом долг детей — принять подобную позицию по отношению к родителям. Люди, которые не достигли конечной Цели, но всё ещё пробираются по пути и живут в этом мире, отождествляя себя с телом, причиняют себе много боли волнуясь и плача от тоски, это в самом деле глубокие страдания. Несмотря на то, что эта тоска беспокоит ушедших, им нечем выразить это. Никто не желает мучить своих любимых. Помните: ваша мать как ваше Я, родившая вас — её покой должен быть вашим покоем. Случившееся является Божьим попущением, и все люди принадлежат Ему. Где и как, на каком пути и в каком состоянии Он коголибо держит, зависит от Воли Всемогущего.

Не давайте своему отцу заметить, что вы подавлены. Служите всем прекрасно и любезно. Считайте, что Бог доверил вам служение семье. Не позволяйте своему отцу впасть в уныние.

Если он увидит тень скорби на лицах своих детей, то это значительно усилит его несчастье; помните об этом, старайтесь оставаться сдержанным в присутствии своего отца».

[\* Согласно индуистской традиции, очень благоприятно для женщины умереть при жизни мужа и всех детей.]

92

Получив известие о неестественной смерти сына одного почитателя, Матаджи сказала:

«Напишите родителям, что в настоящее время им нечего делать, кроме как проявлять силу духа и переносить тяжёлую утрату с героической силой и спокойствием. Таков закон Божьего творения. В некоторых случаях подобные происшествия заканчиваются особыми мучениями такого рода. Ход жизни, то есть мира, в самом деле состоит из радостей и скорбей, потому что человек рождается, чтобы пожать плоды своих прошлых поступков. Поэтому, если вы благословлены рождением в человеческом теле, то ваш долг — непрестанно следовать по пути, ведущему за пределы удовольствия и боли. Поистине, довольно часто Бог привлекает человека к Себе, устраняя несчастье несчастьем.

То, что сегодня умерший погрузил вас в океан скорби, и то, что ему пришлось испытать, следует понимать как следствие какой-то очень тяжёлой кармы. Тем не менее нужно помнить, что даже посредством этого страшного удара (судьбы), он продвигается на своём восходящем пути. Молитесь Богу о благополучии его души.

Являясь потомком религиозной семьи, он имел честь побывать на некоторых *сатсангах*. Вы знаете, отец, что Атман неразрушим и что лишь тело меняется и разлагается.

Вам, отец и мать, известно, что это тело [Шри Ма], как правило, не говорит о прошлом и будущем. По мере возможности, вы оба можете пойти на какое-то время в паломничество. Несмотря на то, что вы испытываете невыносимые муки из-за потери своего сына, нужно стараться успокаивать себя посредством памятования и созерцания Бога. Также пусть любой из вас регулярно, каждый день, читает небольшую часть Шримад-Бха́гаватам. Когда закончите её всю, начинайте сначала, и т.д. Читая представляйте, что ваш сын рядом слушает».

93

Следующее сообщение было отправлено кому-то, кто выбросил свою священную нить из-за скорби по поводу смерти любимого члена своей семьи:

«Итак, вы выбросили свою священную нить? Ну, ну! Разумеется, вы должны делать то, что приносит вам покой ума. В этом мире, когда мужчина умирает, его жена не сопровождает его, не идёт и мужчина со своей женой, когда она уходит, ни сын — со своим умирающим отцом. Как кто-нибудь может по собственной воле пойти с любимыми, когда они уходят из этого мира? Конечно, это самоочевидно! Каждый должен жить своей жизнью, согласно последствиям своих прошлых поступков.

Теперь, когда с вами случилась эта беда, разве вы бросили есть, разве вы отказались от своей жены и детей, своих друзей и родственников? Разве вы перестали носить одежду или перестали спать или разговаривать с людьми? Вы, в самом деле, погрузились в море скорби. Но что из того, чем вы владеете, ушло с умершим? Только ваша священная нить? Подарок любви и уважения ваших родителей, такой драгоценный, как помощь на пути к вечной Цели человеческой жизни! Если сегодня вы вновь возьмёте священную нить в честь оставившего мир, то это сохранит его память живой в вашем сердце. Вы приняли её ради него, этот символ всего, что служит помощью к бессмертию. Отказаться от однажды принятой священной нити — это вопрос глубокого сожаления для обычного человека. Несомненно, вы могли хранить её в память об ушедшем.

Не следует молиться Богу о каком-то человеке; всякая молитва должна быть о Том, обнаружив которое находится всё. Для этой цели также предназначено ношение священной нити».

Если вы не ищете Бога, то вы могли бы, по собственному усмотрению, выбросить и что-нибудь другое — почему только священную нить? Желание следовать такого рода порывам определённо будет возникать у тех, кто не стремится к Богу ради Него, кто не любит Его; таково их отношение к жизни — их естественная склонность. Если вы обладаете силой разрушать, то почему до сих пор не покончили со всеми препятствиями, которые связывают вас? Никто сам по себе не обладает такой силой подниматься, как травинка. Всегда побеждает именно Его Воля, лишь Воля Всемогущего. Человек в самом деле всегда вынужден страдать. Но таким образом Он, Источник доброты, делает также то, что предназначено к настоящему благополучию человека, хотя и обычному человеку это трудно осознать.

Для *брахмана* неблагоприятно, даже вредно быть без священной нити, без *Гаятри*. Насколько вы способны судить, какой путь правилен и предназначен для вас? Благотворно всё, что делает Тот, кто есть сама Доброта.

Уместной речью является лишь разговор о Божественности; всё же другое мучительно и бесполезно\*.

[\* Вольный перевод на хинди: Hari katha hi katha; aur sab vritha aur vyatha]

95

Такова жизнь в мире. Облачившись в силу духа как герой вы должны попытаться успокоиться. Кроме созерцания Бога, попросту нет никакой надежды на покой. Пусть это будет вашим твёрдым убеждением. Долг человека — во всех обстоятельствах искать прибежища в Том, благодаря Закону которого достигается всё. Не только оплакивать или тосковать о физическом присутствии ушедшего должны вы стремиться. Это путешествие, которое вынуждены предпринять все, без исключения, и каждому необходимо готовиться к нему. Тем, кто принят в Его объятия, следует всецело поддаваться Его заботе.

Рассматривайте всех, кому служите как Всевышнего. Полностью полагайтесь на Него.

96

Не рекомендуется пытаться вызвать дух ушедшего. Очень часто отвечает какое-то другое существо, и обычный человек не в состоянии отличить настоящее проявление от фальшивого. Поэтому это вредно. Кое-кто, кто участвовал в спиритических сеансах, сходил с ума. Он продолжал делать это вопреки воли своей матери. Обычному человеку на самом деле трудно связать личность с духом умершего. Не позволяйте своему уму увлекаться таким делом. На уровне Атмана вы есть одно с вашей ушедшей дочерью. В этом мире счастье чередуется с печалью. Помните, что как Атман она пребывает с вами — в вас. Это правда, а не воображаемое мышление. Рождение и смерть происходят

во исполнение божественной воли. Во всех формах и состояниях пребывает лишь Он один.

97

[Повторение] святого имени Бога само по себе является ритуалом изгнания нежелательных влияний. В присутствии имени Бога призраки и злые духи не могут оставаться.

98

Не соглашайтесь со своей склонностью думать о призраках и привидениях; наоборот сосредотачивайте свой ум только на имени Бога и медитируйте на Него. В присутствии Его имени никакая другая сила не может действовать. Это правда, будьте в этом уверены. В момент, когда вы обращаетесь за помощью к Божьему имени, вы должны считать, что никакая меньшая сила не может затронуть вас. Если в это время вы ощущаете какое-то физическое беспокойство, будьте уверены, что это просто реакция тела.

99

Когда он ложиться на ночь отдыхать, ему следует повторять имя Господа и засыпать делая это. Если же ему будет страшно даже тогда, то пусть поставит у головы священную книгу вроде *Бхагавад-гиты, Чанди* или *Рамаяны*. Кроме того, ему следует непрестанно поддерживать поток Божьего имени и помнить, что где есть Писания, там пребывает Он сам, и никакого рода страх не может существовать в Его присутствии.

# ЧАСТЬ II ПУТЬ САМОПОЗНАНИЯ

100

Атман, самодостаточный, взывающий к Себе о своём открытии – это счастье.

101

Пылкое желание Богопознания само по себе уже есть путь к нему.

102

Бог, [высшее] Я, всепронизывающий. Где Его нет? Во всех формах и бесформенном, во всех именах и безымянном, во всех местах и состояниях, всегда пребывает Он. Когда пробуждается желание познания, то это реальное проявление Его, Неделимого. Поскольку все имена на самом деле принадлежат Ему, то Он позволит Себе постичь Себя посредством какого-либо одного из них.

Должно испытываться сильное желание достичь Цели. Тот факт, что Самопознание является целью, означает искать и найти.

Нравится вам это или нет, но вам придётся сделать Вечного своим постоянным спутником как лекарство, которое необходимо принимать. Не любя Бога вы ничего не достигните. Всегда это помните!

# 104

Если вы действительно можете полюбить Бога, то это обретение всякой любви.

### 105

Будьте правдивы во всём. Без чистоты невозможно продвижение к Божественности.

# 106

Говорите всем правду. Скрытность, хитрость и обман равны мошенничеству. Они только загрязняют ум и заставляют плавать в море страданий.

Правдивая, чистая и святая жизнь ведёт к радости и высшему счастью.

#### 107

Истина сама будет помогать на каждой стези тому, кто отправился на её поиски.

# 108

На жизненном пути в этом мире никто не остаётся счастливым. Паломничество к Цели человеческого существования есть единственный путь к высшему счастью. Попытайтесь пойти по пути, который принадлежит вам, где не возникает вопрос об удовольствии и боли, пути, который ведёт к свободе от эгоизма к высшему блаженству.

#### 109

Все гонятся за счастьем и наслаждением. Тем не менее высшее счастье и блаженство всегда *Там* и нигде больше. Должно открыться Вечное, и тогда не будет возникать вопрос о том, чтобы идти в поисках чего-либо.

#### 110

Утвердитесь в бесстрашии. Что собой представляет мирская жизнь, кроме страха? Когда вы живёте в тисках страха, то разве вы не должны бояться? Там бессмысленно ожидать бесстрашия. Для того чтобы освободиться от всякой печали, следует стараться позволять Богу быть вашей одной, единственной поддержкой.

#### 111

Отказаться от пристанища, которое даёт жизнь домохозяина (*грихастха-ашрама*), для того чтобы всецело посвятить своё время высшему поиску – трудно.

Если вы способны на это, то очень хорошо. Но внимательно исследуйте побуждения изнутри. Да будет *Его* Воля.

# 112

Как можно быть человеком без силы духа? Для того чтобы обрести Истину придётся перенести все трудности, всегда пребывая в терпении. Именно препятствия рождают терпение.

# 113

Те, кто, руководимые сильным желанием видения Всевышнего, идут по этому долгому и трудному пути, они могут делать это лишь по Его милости. Прибегать к терпению — единственное приемлемое отношение ума. Никогда не следует терять надежду. Где бы вы ни находились и в каких бы обстоятельствах ни пребывали, пусть ваше мышление будет сосредоточено на Нём, и только на Нём.

# 114

Напишите моему другу и скажите ему, что он должен стать странником на пути, на котором можно найти покой. Ему непременно придётся предпринять паломничество туда, где не существует смерти и обветшания, где каждый пребывает вечно. Кто умирает и кто появляется под видом смерти? Пока это не будет познано в прямом осознании, не может быть никакого освобождения из этого океана страдания. Пусть мой друг непрестанно стремиться пребывать в присутствии Того, памятование которого прекращает печаль навсегда.

# 115

Паломник на пути бессмертия никогда не думает о смерти. Посредством медитации на Бессмертное страх смерти отступает; помните это! По мере того, как ваше созерцание Единого становится непрерывным, вы будете продвигаться к полному, ненарушимому осознанию.

# 116

Кто тоскует по Богу, тот найдёт Его, и для человека, который нашёл Его, смерть умирает. Следует с нетерпением ждать видения Бога, которое есть смерть смерти и стараться позволять уму всегда быть поглощённым деятельностью или практиками, которые могут подготовить к такому видению. Вы не знаете, в каком облике или образе действия сам Бог пребывает с вами. Всегда старайтесь проводить все двадцать четыре часа [в сутке] в созерцании и памятовании Всевышнего, в повторении имени Бога или изучении книг мудрости. Посредством какого-нибудь осознания, посредством божественного расположения или явления, даже посредством пролитых слёз в жажде Его, Единый всегда даёт ощутить Его присутствие. Старайтесь, чтобы ваш ум был поглощён размышлением о Нём и готов испытать Его прикосновение во всех формах и видах бытия. Прошедший день не вернётся. Старайтесь наилучшим

образом использовать каждый драгоценный момент, всегда стремясь к познанию вашего Я.

# 117

Когда вы впервые начали учиться читать и писать, вы не рассматривали причины за и против этого, не так ли? Вы приняли то, что вам говорили.

Даже если возникают всех видов критические мысли, помните, что они приходят только из-за отсутствия у вас понимания. Они, несомненно, не является результатом чистой мудрости. Когда уместно случаю, старайтесь воспринимать, сколько сможете. Оставьте лень и прилагайте усилия. Это естественно, что ум находит всякого рода причины, чтобы не заниматься садханой; тем не менее ваша цель должна состоять в том, чтобы упорно продолжать её. Отвергайте такие мысли как: «Я не смогу это делать; это будет невозможно».

Страдания возникают лишь от тела. Несмотря на все такие неудобства чиновники и бизнесмены уделяют внимание своей работе. Какие они при этом усердные! И находят время для всего! Чем чище, чем яснее вы сделаете свой ум, тем больше будет возможностей духовного развития.

# **118**

Именно чистый, неиспорченный цветок находит место у стоп Господа и нигде больше. Позаботьтесь о том, чтобы проводить свою жизнь в незапятнанной чистоте, достойной, чтобы быть посвящённой поклонению Господу. Говорите о Нём. Медитируйте на Его славу, старайтесь видеть Его в каждом, Того, кто есть Я, Дыхание жизни, Сердце сердец. Чувствуете себя одиноким? На самом деле вы не одни. Разве Всевышний Друг когда-нибудь покидает своих друзей?

# 119

**Ишвара**, Господь мира, не является чем-то, что можно воспринять чувствами или постичь умом. Покой обретается благодаря созерцанию Божественного. Сам Бог привлекает вас к Себе.

# **120**

То, из которого возник духовный запрос и которое создало вас и всё проявленное, есть *Ишвара*, Господь Вселенной.

Безусловно, есть подход даже в понятиях обретения и потери: не стремиться к Богопознанию — означает потерю, а стремиться к этому — означает обретение, несмотря на то, что Он самосветящийся (а поэтому никакое усилие не может привести к просветлению). Он, и только Он, есть одно, что необходимо, всё же другое бесполезно. Без Него человек не может жить, где есть такое место, где Его нет? Поэтому, оставить его невозможно, Его нельзя исключить [из жизни], потому что Он есть Всё во всём. Такова природа и вид его игры. Из-за иллюзии (моха) вы забыли Его. Всякое беспокойство вызвано только неведением.

Если человек старается вести свою жизнь в мире, согласно дхарме, требованиям религии и праведности, он понемногу преодолеет печаль и будет продвигаться к покою. Без Него невозможно найти высшего покоя.

# **121**

Во всём и во всех пребывает только сам Единый. Старайтесь всегда осознавать тот факт, что что бы когда-либо и каким-либо образом ни постигалось, то является проявлением лишь Всевышнего. Как можно исключить осознающего? Исключение и не-исключение тоже являются ничем иным, как Им. Даже чувство отсутствия Бога является Его проявлением, предназначенным для того, чтобы можно было осознать Его присутствие.

#### 122

Нам не следует позволять своему вниманию вольно блуждать, но сосредотачивать на определённой цели или объекте. Но для начала нам придётся выбрать объект, подходящий для нашей *садханы*. 'Жить в уединении' — означает находиться только в обществе одного Любимого, не так ли, отец? Когда человек непривязан, лишён забот и волнений, лишь тогда может быть свобода от противоречий и трудностей. Напишите ему, что у него нет никакой причины волноваться. Милость Господа всегда непрестанно изливается. Личность, которая поставила одну исключительную цель в жизни — Богопознание, такова уже нашла прибежище в Нём, несмотря на то, что Он может пока проявлять Себя посредством Своего отсутствия.

#### 123

Сосредотачивайте мысли на божественных вопросах (Хари-катка). Предать ум, сердце и тело Тому, кто есть их Господь, – даёт покой; но ожидать покой от мира, несомненно, принесёт вследствие этого печаль. Старайтесь вести святую и простую жизнь, другими словами говоря, утвердиться в благочестии и добродетели. Зачем растрачивать [энергию] ума и тела бесполезными волнениями? Он всегда делает всё к лучшему. Зачем приглашать печаль, вынашивая одни стремления и желания? В каких бы обстоятельствах вы ни оказались, размышляйте так: «Всё хорошо, это было необходимо мне; так Он приближает меня К Своим стопам», старайтесь И оставаться удовлетворёнными.

Пусть Он один владеет вашим сердцем!

# **124**

Где неприрывно прилагаются усилия, чтобы взрастить осознание Того, которое Есть, там имеется надежда, что со временем это осознание станет постоянным.

Всегда пребывайте в состоянии, которое благоприятно для созерцания Божественного. Таким образом будет обеспечиваться правильная поддержка ума.

# 126

Кто Я? С такой позицией старайтесь позволять уму оставаться в стороне как свидетель. Ищите своё Я. Насколько возможно, сидите погружёнными в медитацию, становясь совершенно тихими, спокойными и полностью сосредоточенными.

# 127

На протяжении двадцати четырёх часов пребывайте в осознании присутствия Бога. Лишь тогда может быть надежда на Постижение. Кто может предвидеть, в какой момент Он может выбрать открыть Себя? Поэтому всегда следует бодрствовать.

# 128

Пусть ваши мысли постоянно останавливаются на Высшей Реальности, старайтесь позволять своему уму поглощаться Тем.

Всегда будьте правдивы в речи, непреклонны в самодисциплине, и посвящайте себя изучению книг мудрости и *сатсангу*. Дорожите обществом тех, кто помогает вашему поиску, избегайте тех, кто отвлекает вас, другими словами говоря, твёрдо держитесь Благого и остерегайтесь того, что просто доставляет удовольствие. Если вы будете жить в этом духе, то помощь, которая вам нужна, будет приходить к вам естественно — непрошенная.

#### 129

День и ночь следует проводить в поиске Бога (садхана бхаджана). Особенно лелеять нужно желание найти Его. Быть человеком — означает ставить на первое и наиглавнейшее место желание познать Себя. За исключением короткого времени, необходимого для служения семье, всё остальное следует посвящать джапе, медитации, чтению писаний, поклонению, молитве, самопосвящению. Стремитесь и взывайте к Нему ради Него. Если появляется возможность, ищите сатсанга. Если же это невозможно, стремитесь поддерживать постоянное осознание присутствия Бога, живущего в вашем сердце.

# 130

На человеке лежит обязанность часто бывать в обществе святых, мудрецов и искателей Истины. Такое общение поможет пробудить его интерес к Тому, что Реально. Чем более последовательно человек ищет товарищества духовно настроенных, тем большая будет польза.

Общаться с паломниками на пути Самопознания — означает открыть себя хорошему чувству, правильному различению. Но выбор неправильного пути ведёт к отвлечению и беспокойству.

# 132

Когда нет возможности физически присутствовать в обществе святых и мудрецов, следует созерцать *Васудеву* — Божественного Обитателя каждого человеческого сердца. Ища Его присутствия, человек подготавливает себя. Нужно выбирать деятельность и среду, которые побуждают к божественным мыслям и стремлениям *(садбхава)*.

# 133

Как без помощи учителей и экспертов невозможно стать специалистом в мирском знании, которое преподаётся в университетах, так и высшее знание Абсолюта не приходит без руководства компетентного Гуру. Проблема в том, чтобы найти Его, будь это духовное развитие, освобождение или какой-либо другой вопрос, каким бы незначительным он ни казался.

# 134

В той или иной форме нужно обрести милость Гуру. До тех пор, пока не найден Гуру, обязанность человека — призывать и пытаться постичь Бога, рассматривая все формы, как Его Форму, все имена как Его Имя, и все виды бытия как Его.

# 135

Если вы сможете уделять пристальное внимание Цели и оставаться сосредоточенными на ней с решительной устойчивостью, вы будете держаться твёрдо, несмотря на всё, что может быть противоположно ей. Природа мира, в котором человек живёт и общество, которого он держится, в частности мир, будет естественно оказывать мощное влияние на ум и характер человека. Когда он вступил в близкий контакт со своим настоящим Гуру, при условии, если Тот позволил установится этим близким взаимоотношениям, тогда ответственность за его действия больше не лежит на нём, потому что Он может делать всё. Каким образом Он может выбрать передавать Своё учение определённой личности, – потому что иногда ребёнка учат ходить ухватив его за руку, а в другое время оставив одного, – цель всегда и в каждом случае будет одна и та же, поскольку ученик принадлежит Гуру. Он Сам выбирает метод, как приблизить Своих детей к Себе, метод, который наилучшим образом подходит каждому. Такова Его свободная и абсолютная воля. Те же, кто, беря на себя ответственность, желают судить [об этом] со своего уровня, пожнут последствия такого образа действий. Совершенно очевидно, что обычной личности трудно понять все вопросы, так как он не знает, какой образ действия для какой цели правильный. Поэтому Единый является ему в облике разочарования и неудачи.

# **136**

Доверяя своему Гуру, практикуйте полученную от него семенную мантру и созерцайте Любимое Божество [Ишта]. Необходимо иметь непоколебимую веру в своего Ишту. Какая польза в том, чтобы снова и снова искать посвящения? Разве не крайне важно активно стремиться к полному откровению формы\*, под которой Он явился вам?

Когда возможно – ищите сатсанга.

\* *Мантра* и *Ишта* есть одно, причём *мантра* является звуковым аспектом, а *Ишта* — аспектом формы одного и того же.

#### 137

На вопрос, необходима ли **дикша** [посвящение в **мантру**] Матаджи ответила: «Когда необходима **дикша**, это происходит в определённое время. Сосредоточьте свой ум на размышлении о Боге и имейте непоколебимую веру, что в соответствующее время Он даст всё необходимое.

#### 138

К познанию Божественной Силы может привести любой способ, который подходит определённой личности. Если она ощущает склонность к такому-то пути, то оно достигается посредством посвящения [дикши] или обретается посредством прикосновения Гуру. Неважно, какой метод человек выбирает для развития способности вести жизнь, посвящённую Богу. Важно — всегда оставаться погружённым в созерцание Его и получать блаженство от этого. На самом деле, это причина для великой радости.

#### 139

Вполне естественно, что всё большее блаженство должно испытываться во время практики йоги. Поскольку Единый ещё не открылся, будут приходить отвлечения. Но лишь Гуру может показать, правильно ли человек идёт. Преображение означает, что мирские интересы потеряли своё влияние. В той мере, насколько человек станет безразличен к мирским стремлениям, настолько он и продвинется к настоящему блаженству.

# 140

Всегда следует заниматься безмолвной **джапой**. Не следует бесполезно тратить дыхание: когда нет ничего особенного делать, нужно безмолвно практиковать **джапу** в ритме с дыханием — на самом деле это упражнение следует продолжать до тех пор, пока **джапа** не станет настолько же естественна как дыхание.

Очень важно читать священные тексты и книги мудрости. Говорите правду. Помните, что имя Бога — это Он Сам в одной форме; пусть оно будет вашим

неразлучным спутником. Насколько возможно, старайтесь никогда не оставаться без Него. Чем более интенсивнее и продолжительнее будут ваши усилия по пребыванию в Его присутствии, тем большая будет вероятность углубления вашей радости и покоя. Когда ваш ум становится пустым, старайтесь наполнять его осознанием Бога и Его созерцанием.

# 141

Кто-то может сказать: Какой вред может быть в совершении коллективного *киртана, джапы,* медитации и т.д.? Но чувствовать влечение к обществу является препятствием. Оно естественно вызовет неустойчивость.

Более того, если у кого-то скрывается или возникает желание быть главой или руководителем собрания, то это тоже вредно. Это справедливо в случае как женщин, так и мужчин. Если вы спросите совета у этого тела, то оно скажет вам оставаться тихим в одном месте, и практиковать садхану как искренний и ревностный стремящийся и, прежде всего, наполнить свою пустоту; потом сокровище, которое вы накопили, само по себе будет искать выхода и таким образом передастся другим. Если же вы сначала будете распространять [его], служа и давая духовные наставления другим, вы вскоре сами будете пусты и будете об этом сожалеть. Разумеется, если вашей целью является служение и обучение, то это совершенно другой вопрос. Но если вы хотите обрести совершенство, то ваш метод неправилен, поскольку создает препятствия. Это тело [Матаджи] утверждает, что вам нужно следовать тому из двух путей, который вы предпочитаете. Менять решение снова и снова – никуда не приведёт. Что бы ни совершалось, то следует делать однонаправленно. Отвернувшись от мирских наслаждений и начав продвигаться к Цели человеческой жизни, нужно стараться прийти к Самопознанию.

# 142

Именно путём поиска своего Я можно найти Великую Мать.

# 143

Ваша мать может не показывать своей любви внешне, тем не менее она есть и всегда остаётся вашей настоящей матерью. Несмотря на то, что вы можете захотеть забыть Божественную Мать, Она не оставит вас. Разве вы не Её дитя? Помните, что всё находится под Её промыслом; Она предоставляет каждому подходящее, в соответствующее время и уместным образом. Да, несомненно, это нужно радушно принимать, если пробуждается желание Реального. Матерью является та, которая способна точно знать и отмерять своему дитю именно то, что ему нужно. Именно потому, что она знает, как проявлять снисхождение к ошибкам Своих детей, как прощать, она называется 'матерью'.

Да, если вы сможете соблюдать молчание и пребывать в согласии со всеми вокруг, это будет превосходно. Старайтесь, пока возможно, обходиться без жестов и телодвижений.

# 145

Прежде всего, придерживайтесь своей привычки в отношении купания и диеты, чтобы у вас был спокойный сон. Это облегчит вам размышление о Боге и медитацию. Когда тело здорово, то это помогает сосредоточить ум на Нём [Господе]. По мере продвижения вашей *садханы*, ваша диета и сон автоматически подвергнуться определённым, необходимым изменениям.

# 146

По своим силам, следует отводить день для самоограничения (самьям), если не раз в неделю, то раз в две недели или, по меньшей мере, раз в месяц. В эти дни необходимо осуществлять строгий контроль относительно пищи и питья, речи и поведения, посещения мест и людей — на самом деле во всех отношениях. Таким образом, можно понемногу достичь успеха в развитии самообладания и жить в соответствии с этими правилами совершенно непринуждённо, или, во всяком случае, с некоторой мерой лёгкости два или три месяца каждый год. Позже может получиться поддерживать постоянно такую жизненную позицию, которая приведёт в действие течение, ведущее к Самопознанию. Последствия недисциплинированности и потакания своим желаниям печальны, это значит отойти от своего истинного Я.

#### 147

Видеть Махадеву, который появляется и растворяется в вашем теле, что сопровождается проявлением света, - это, несомненно, хорошие знаки. Даже слабое видение духовной формы [чинмайя мурти] очень благоприятно. Практикующим медитацию является *Каши Вишванатка* в центре межбровья. Для *садхаков* [стремящихся к духовности] совершенно обычно видеть образы от талии до шеи во множестве форм, которые являются в различных обликах. Когда у вас нет ясного доказательства касательно подлинности определённого видения, то вы не должны всего лишь по виду его формы принимать на веру, что это тот, за кого вы его приняли, а не кто-то другой. Дело в том, что духовная Энергия (Шакти) садхаки проявляется самыми разнообразными способами согласно его особому методу подхода. Если созерцать видимую форму, которая представляет собой внешнее проявление – хотя и не отчётливым образом – той духовной Энергии, которая тесно связана с врождённым порывом человека к Богу *(бхагвад бхава)*, то это приведёт вас к Богоцентризму и поможет в том, что способствует посвящённой жизни. Следует иметь в виду, что Он проявляет Себя в каждом таким образом посредством развития Своей божественной Энергии *(Тат Шакти)*. Сердце и душу нужно приложить к попытке превратить такие религиозные практики как *пуджа, джапа и дхьяна* в живые переживания, чтобы открылось их внутреннее значение.

# 148

Когда вы ощущаете в себе силу, когда изнутри исходит к вам новый свет, то чем больше вы сможете хранить его скрытым в полном покое и тишине, тем больше он станет интенсивным. Если же он найдёт малейший выход, то всегда есть страх, что он уйдёт. Будьте бдительны. Он Сам позаботится обо всём необходимом: посвящении, наставлении — что бы это ни было.

#### 149

Лень и похоть — эти два [порока] являются большими препятствиями на пути к Самопознанию. Наиболее полезные [качества] — терпение и стойкость. Если кто-нибудь настолько благословлён, что чувствует, что духовный путь — самый полезный — если Бог таким образом ниспосылает ему свою благодать — ему необходимо прилагать силу воли и посвящать служению Богу день и ночь.

Точно так же как в гирлянде цветов невозможно увидеть тщательно связанные нити, так с постоянно новыми усилиями нужно тесно объединять различную деятельность, которая помогает духовной жизни. Ум найдёт разрыв в гирлянде не скорее, чем направит все свои действия вниз к непрочному [месту]. Поэтому, даже если медитация может не быть успешной, настойчиво продолжайте до предела своих способностей; следует совершать *джапу*, поклонение, рецитировать священные тексты (патка), петь хвалу Богу (киртана), или читать книги на духовные темы.

Внимательно выбирайте и строго придерживайтесь таких занятий, которые пробуждают божественные мысли и чувства. Будьте непоколебимы в своём решении развивать, насколько возможно, действия, помогающие богоцентрированной жизни. Занимайтесь ими даже тогда, когда нет такого желания, подобному тому, как вы принимаете лекарство. Со склонностью или без неё упорно продолжайте их выполнять, чтобы совсем не оставалось времени для проявления беспокойства.

Радовать себя физическими удобствами — означает отворачиваться от общения с Богом; поддаваться пристрастию и неприязни языка и стараться удовлетворить вкусовые ощущения — означает в одинаковой мере лишать себя вкуса Божественного. Поэтому, какая бы пища или питьё не принимались, их следует посвящать Богу и принимать как Его *прасад*. Не ешьте то, что вам не подходит. В полдень принимайте сытную еду, после обеда — молоко, а вечером — фрукты или освежающий напиток и воду.

Продолжайте думать на очень высоком уровне. Похвала и осуждение, грязь и сандаловая паста должны стать одинаковыми. Ничто в мире не должно быть для вас омерзительно. Смотрите в своё сердце и откажитесь от отвращения.

Лишь при условии, что ум наполнен размышлением о Боге, с осознанием Его присутствия, может быть настоящий покой.

Питанию, сну, туалету, одежде и т.п. следует уделять лишь столько внимания, сколько необходимо для поддержания здоровья. В чём польза от тела, всего лишь обеспеченного полноценным питанием? Оно должно стать помощью в духовном стремлении. Только для этого течение жизни должно быть отведено от мира, двигаясь полностью в направлении Божественного. Постарайтесь открыть для себя различные вещи, которые вы можете делать с настоящей радостью, и это приведёт вас ближе к Богу. Разве кто-либо стал великим сидя и говоря: 'Я не могу'?

От гнева, жадности и т.п. нужно полностью отказаться. Похвала или авторитет не должны оказывать на вас влияние. Не реагируйте на что-либо сказанное в духе противоречия. Отвечайте учтиво; улыбнитесь и больше не говорите.

Всякая работа должна совершаться как служение Богу. Чем дольше вы сможете оставаться возбуждёнными ощущением Его присутствия, тем больше ваше тело, ваш ум и ваши действия будут продвигаться к божественному состоянию бытия (дивья бхава). Подготавливайте себя только к Богу. Где имеется мысль о Боге, там присутствует Он Сам в форме той мысли: Искать Истину – один, единственный долг человека.

Учите наизусть гимны и стихи во хвалу Бога и повторяйте их, пока вы ходите. Никогда не позволяйте своему уму лениться. Способствуйте его занятости повторением *мантры*, Божьего имени, священных гимнов и т.п. или просто чистым памятованием.

Ещё кое-что: радости и печали порождаются временем и очевидно не могут длиться постоянно. Поэтому пусть они не оказывают на вас влияние. Помните, что они со временем должны пройти. Стремясь к Высочайшему, держитесь своего пути и выполняйте свою работу, будучи совершенно равнодушными к результатам.

И ещё кое-что: Поистине это Он проявляет Себя во всех темпераментах и формах: кого вы можете ненавидеть, вы ненавидите лишь своё Любимое Божество (*Ишта*).

Во всей вселенной, во всех состояниях бытия, во всех формах пребывает Он. Все имена принадлежат Ему, все образы есть Его образы, все качества есть Его качества, и все виды существования на самом деле Его.

Чтобы помочь [на пути] к Самопознанию, Он является разным личностям разным образом: в образе Гуру, мантры и *Ишты* (объекта поклонения) и *бхавы* (преданности, вдохновения). Даже если для вас неестественна преданность и благоговение, старайтесь развивать их, осознавая их необходимость. Всякую работу выполняйте с этим отношением. Чем больше трудностей и препятствий, и чем более интенсивнее ваше стремление держаться за Его стопы, тем большая возрастёт сила изнутри. И когда придёт время, вы овладеете этой самой силой.

Время драгоценно и его следует использовать как следует. День, час, который ушёл, не вернуть.

Нужно стараться посвящать Всевышнему каждое действие ежедневной жизни. От момента, когда вы утром просыпаетесь и до тех пор, пока ночью не уснёте, следует стараться поддерживать такое умонастроение. Поступая так, вы постепенно придёте к выводу: Как я могу подносить Ему жадность, гнев и другие такие нежелательные качества? Тому, кто бесконечно дорог мне, кто очень близок мне? Разве вы дарите плохое своим любимым? Когда вы продолжите так размышлять, то вы, в конечном счёте, станете неспособны совершать что-либо плохое или нежелательное. Тогда, когда у Его лотосных стоп вы безоговорочно пожертвуете всякую маленькую силу, которой вы владеете, так что ничего не останется, что вы могли бы назвать своим, знаете ли вы, что Он сделает в этот удачливый момент? Из вашей незначительности Он сделает вас совершенными, целостными, и тогда ничего не останется, чтобы желать или достигать. Когда ваше самопосвящение становится полным, в тот момент происходит откровение неделимого, нерушимого совершенства, которое вечно открывает Атман.

# **151**

Что происходит по воле Того, кто есть сама Воля, это благотворно. В жизни, пределах мирского размышления, естественно. Долг человека – упорно продолжать движение, завершается Самопознанием. Проблеск внутренне присущей вам природы даёт блаженство. Ум, который стремится к блаженству, на самом деле стремится к своему Атману, который является его матерью, хотя и взгляд, что ум есть дитя своего Атмана, может быть воображаемым. Кому, в конце концов, принадлежат движения ума? Если вы всегда погружены в ритм вашей истинной природы\*, то как вы можете поступать неправильно, испытывать несчастье или заблудиться на пути? Где [здесь] остаётся возможность даже думать о такой вероятности? Когда вы ступаете по стезе, другими словами практикуете садхану, разве это не ваш долг сосредотачивать взгляд на вашем избранном идеале? Нужно признать, что без вкуса, переживания внутренней радости, вы не найдёте энергии идти дальше. Однако если *садхана* является вашей целью в жизни, то вы не должны позволять, чтобы она увядала и истощалась. Непрестанный долг человека – продолжать её полноценно поддерживать, питая тело пищей. Именно перерыв [в этом] способствует плохому здоровью. Хотя это правда, что без Его прикосновения не может открыться дитя-*садхана*, тем не менее нужно пристально сосредотачивать взгляд на достигнутом до сих пор свете. Каждый момент пронизан Им, Его контактом, Его прикосновением, Его приходом, Его принятием, Его победой.

<sup>\*</sup> Истинная природа человека течёт лишь к Богу (Слова Шри Анандамайи Ма).

Напишите отцу кое-что из вольной беседы этой маленькой девочки:

Это маленькое дитя [Матаджи] всегда рядом со своим отцом. Мучения ума, выслушивание бесед и разговоров людей, – всё происходит внутри. Близкое и далекое тоже находится лишь внутри. Хотя и во всём содержится всё, вам следует быть *садхакой* не только во время ваших духовных упражнений. Способность к непрерывной садхане тоже потенциально находится внутри: это обнаружится с помощью мудрого различения. Следует постоянно быть погружённым в определённую *садхану*, которая даст возможность овладеть вами Высшему Сокровищу, которое по своей природе принадлежит вам. Именно [высшее] Я всегда играет внутри Себя роль эго (ахамкара) и разума (буддхи). Используйте настоящее с большим умением. Тот, кто проявляется в (нечистых) действиях яйности, является также в чистом действии. Для обнаружения этого разум начинает осознавать устойчивость в движении, где в движении Самодействия мудрое различение постигнет свою истинную Природу. Когда это происходит, тогда в глупости, а также мудрости, узнаётся Он – Тот, кто открывается, кто Есть. Он бесконечен, а также конечен. К нему следует стараться неуклонно и безостановочно продвигаться, освободившись от препятствий и помех. Когда вы вошли в Поток, тогда любую форму, которую воспринимает очищенный ум и разум, можно принимать как опыт на пути к Самопознанию.

Когда вы станете тихими, то есть утвердитесь в состоянии спокойствия, тогда активность природы, которая продолжается в каждый момент [времени] во сне, в бодрствовании и является частью движения странствия от рождения до смерти, она и мыслящий ум попадут в тот Поток и навечно останутся плавать в нём.

Всегда сосредотачивать ум на Атмане, бодрствовать в потоке Реальности, где Непостижимый, Единый бесконечный вечно открыт в Своей Безграничности – это, с силой одержимости, должно быть вашим одним, постоянным стремлением.

# **153**

Если вы не придёте к состоянию тишины, то через каждый нерв и волокно тела проявится беспокойство всей вашей системы и сделает вас неспособными [к созерцанию]. Если ваша энергия не будет сохраняться, то гармоничное функционирование этой энергии в совершенном спокойствии невозможно. Успокаивающий эффект естественным образом производит интерес в Высшем Поиске и практиках, совершаемых в поиске Истины. Сохранение энергии крайне важно; если вы ощущаете полезность *киртана*, то вам следует во время исполнения *киртана* стараться сидеть абсолютно тихо в неподвижной позе и сосредотачиваться. При этом возбуждённое состояние ума и тела неблагоприятно.

Те, кто стремится быть *брахмачари*, должны вести жизнь отречения. Лень, жадность, нетерпеливость, хвала и слава — это серьёзные препятствия. Заботясь о том, чтобы избегать их, всякую работу следует выполнять как служение. К тому же, особое внимание нужно уделять правилам, которые предписываются *брахмачари* и *садху*. Не следует совершать то, что может выглядеть как проступок в глазах других, а также то, что может причинить кому-либо даже малейший вред.

# 155

Всего лишь принять одеяние *садху*, когда нет духа отречения, недостаточно. Принять *санньясу* и спонтанно стать *санньяси*, — отнюдь не одно и то же.

# **156**

Внутренняя *санньяса* — это настоящая *санньяса*. Стать *санньяси* — очень благоприятно, на самом деле это вопрос высшего ликования. Но чувствуете ли вы, что для вас наступил подходящий момент сделать такой шаг? *Санньяса* — означает полное отречение, упразднение всего: должна угаснуть даже идея упразднения.

#### **157**

Как человек, который вынашивает мысли о самоубийстве, может надеяться стать *санньяси*? Идея самоубийства даже не приходит на ум тем, кто считает себя кандидатами на *санньясу*. Дух предельного самопожертвования и отречения — это позиция, которая предоставляет большую помощь в достижении этого возвышенного состояния. Дайте обет быть правдивым в речи и воздерживайтесь от написания писем. Не разговаривайте с женщинами и не позволяйте своему взгляду останавливаться на них.

#### 158

Что означает погрузиться в своё Истинное Бытие (сварупа)? Постичь то, что Есть: что Он, Самосияющий, присутствует во всех формах, состояниях ума и видах существования. Там нет места речи и словам. Ибо как можно описать на каком-либо языке Сущностную Форму (сварупа) или Бесформенное (арупа)? Он, и только Он, Есть.

# 159

Когда люди говорят о видении Атмана (Атма даршана) и Самопознании, их слова основываются только на слухах; тем не менее, необходимо найти путь к знанию из первых рук. Таким образом, нам придётся принять какой-либо метод, который поможет нам его обрести.

Вы можете видеть сами, просто подумать: есть воздух, а без воздуха наше тело не может жить. Просто осознайте это: Разве воздух не пронизывает всё? Растения, минералы, животных, и на самом деле все творения? Вы проводите

различие между землёй, водой, огнём, воздухом и т.д., не так ли? То, что вы видите их раздельно, помогает вам понять их. Говорят, что в сущности есть Истина-Осознание-Блаженство *(Сат-Чит-Ананда)*. Лишь когда осознание укоренено в Истине, может быть Блаженство.

С нашей мирской точки зрения, мы повсюду воспринимаем живое и неживое; но в реальности Тот, кто есть Истина, Тот, кто есть Осознание, пронизывает их все; только это не в состоянии осознать обычный человек. Как только ум понимает факт Его имманентности, тогда, как в случае, когда должен почитаться образ, он, прежде всего, должен быть оживлён посредством *прана пратиштхи*, так Он становится, так сказать, активным в нас, сначала посредством дыхания, которое является выражением жизненной силы (праны). Слово «внутри» было использовано только потому, что мы думаем в понятиях «внутри» и «снаружи». Поэтому мы говорим обо мне и вас, о Боге с формой (сакара) и без формы (ниракара).

Всегда знайте следующее: то, что называют дыханием жизни, на самом деле является аспектом универсальной, всепроникающей силы, которая действует постоянно. Это Он в одной из Своих форм; Тот, кто есть Истина-Осознание, открывает Себя в этом виде. Если с помощью мантры, полученной от Гуру, мы сможем оставаться сосредоточенными на дыхании, или даже если, в любое время не будет мантры, мы просто продолжаем наблюдать движение дыхания, это поможет успокоить ум и может также быть помощью в нашем поиске Того, кто есть Жизнь нашей жизни, кто есть Целое, Вечное.

Видение вечной игры *(лилы)* Всевышнего, сущность которого есть Осознание и Блаженство, невозможно до тех пор, пока вы не увидите Его наслаждение Своей универсальностью и самодостаточностью и не найдёте повторение этой радости в себе в единстве и как часть Целого. До тех пор, пока мы не овладели чувствами и не преодолели страсть, как мы можем отождествиться с высшим Я?

Постоянное движение дыхания меняет свой ритм согласно тому, что мы делаем, чувствуем и думаем, с точностью маятника часов, которые работают без перерыва, хотя и могут иногда идти быстро или медленно. С подобной неизменностью старайтесь сосредотачиваться на дыхании; это будет осуществлять контроль над умом и мешать ему уходить к внешним объектам. Смотрите, когда ловят беспокойного ребёнка, берут его в дом и дают игрушку, он какое-то время плачет, а потом успокаивается и увлекается игрой. Для того чтобы устранить беспокойство, необходимо иметь в виду только одну единственную цель.

Божественные мысли и стремления *(садбхава)* являются сущностью *сатсанга*; насколько мы будем лелеять их, настолько и исполнится наше стремление и успокоится ум. С помощью разума и личной способности старайтесь объединить ум с дыханием. Знаете ли вы, что крайне важно?

Осознать, что нерушимый поток стремления сам по себе уже является откровением Того, кто есть неделимое Целое.

# 160

**Махашунья** — Великая Пустота одна есть Его Форма. Но её нужно отличать от обычной пустоты, принадлежащей к миру; где она действует, там невозможно постигнуть Великую Пустоту. Что есть и чего нет? Всё существует и также не существует — и ни не существует, ни существует. Несмотря на это, всё, что необходимо, — это потеряв всё найти всё.

#### 161

Только Бог есть Истина, Счастье и Блаженство. Не возлагайте надежды на чтолибо, кроме Высшего Счастья, Блаженства Атмана. Ничто другое не существует. Что кажется существующим вне Его, то просто иллюзия. Старайтесь найти своё Я! Все эти требования естественны для человека. Он нуждается в старании освободится от своего чувства пустоты.

Истинная цель жизни человека заключается в познании Бога. Вопрос об отречении очевидно возникает только касательно того, что в любом случае должно исчезнуть. Нужно принять то, что Вечно и что есть Истина.

Того, кто сам ограничен, всегда будет притягивать к ограниченному. Такова природа индивидуума. С помощью Гуру вы осознаете непостоянство вещей. Посредством силы Гуру всё возможно. Даже когда вы чувствуете, что потеряли терпение, не ослабляйте усилия, но делайте попытку снова и снова. До своего последнего вздоха никогда не оставляйте цель. Молитесь Ему, чтобы вы оставались у Его стоп все двадцать четыре часа в сутки.

Тот, кто был посвящён Гуру, должен, под Его руководством, стараться, чтобы его ум каждую минуту жизни был занят такими духовными поисками как поклонение, *джапа*, медитация, чтение священных текстов, *киртан, сатсанг* и т.п. Прилагайте старания до предела своей силы, какой бы немощной она ни была. Он присутствует там, чтобы выполнить то, что останется несделанным.

# 162

О Воля Всевышняя, Воля Твоя восторжествует.

Когда время приходит, Доброты Источник всё до конца доводит.

К Тому, которое есть Истина Вечная, надлежит каждому стремиться.

О Тебе одном нужно слово произносить,

Всё другое – лишь тщетность и боль.

# ГЛОССАРИЙ САНСКРИТСКИХ СЛОВ

**Атма или Атман:** Истинное Я, Высшее существование или Бытие, природа которого Самоосознание и Самонаслаждение и которое пребывает вне всех проявлений в природе.

**Атма да́ршана:** Видение истинного Я. Оно самосветящееся и потому не может открыться посредством чего-либо другого.

**Бхагавад-гита:** Песня Господа, эпизод с индуистского эпоса Махабхарата, в котором Шри Кришна, 8-ой аватар Вишну излагает учение о бескорыстной деятельности, совершаемой в качестве долга, не ради выгоды или признания, но в духе посвящения Единому Всевышнему. Гита — вероятно, самая широко известная книга среди индуистских Священных Писаний, которая была переведена на все значимые языки мира.

*Брахмачари:* Религиозный учащийся, который посвящает себя духовным практикам и служению, и соблюдает строгий целибат.

**Брахман:** Член касты священников, самой высшей касты в индуистском обществе. Особый долг **брахмана** — стремиться к **Брахмавидье** — знанию Высшей Реальности. Настоящий **брахман** должен быть **брахманом** по рождению, поведению и знанию **Брахмана**.

**Чанди или Дурга Сапташати:** Часть Маркандея-пураны. Рассматривает нисхождение **Махашакти** (Высшей Силы), которая проявляется, чтобы победить злые силы, захватывающие не только человечество, но также и мир **девов**. Состоит из трёх разделов, представляющих победу Божественной Шакти тремя различными способами над тремя разрушительными злыми силами в трёх памятных случаях, взятых из истории.

**Дхарма:** Закон бытия. Означает внутренний принцип религии. Также дхарма может означать праведность или долг. Дхарма человека — познать свою внутреннюю Божественность.

**Дикша:** Посвящение в духовную жизнь, совершаемое по милости Гуру, который представляет Божественное (См. также *Гуру*).

**Дхьяна:** Медитация. Бывает разных видов, в зависимости от того, является её объект внешним или самой чувственной способностью, а именно эго, которое находится за всем процессом. Самая высшая дхьяна трансцендентна и отличительная по характеру и может наступить лишь тогда, когда растворилось эго-сознание.

Дурга: Божественная Мать как Защитница и Покровительница.

*Гаятри:* Священная мантра из *Ригведы,* гимн солнцу, который ежедневно рецитируют индуисты трёх высших каст после получения священной нити.

*Грихастха дхарма:* Согласно индуистской системе, жизнь человека разделяется на четыре последовательных стадии или *ашрамы*, если смотреть с точки зрения паломника на духовном пути. *Грихастха дхарма* женатого

домохозяина — это вторая стадия, которой предшествует *брахмачарья*, стадия целомудренного учащегося.

*Гуру:* Духовный проводник и учитель. Согласно индуистской традиции, кандидат на вступление в духовную жизнь должен принять руководство компетентного учителя, который, как правило, даёт ему посвящение в мантру. Эта мантра представляет божество *(Ишта)* ученика и должна регулярно и особым образом повторяться учеником.

**Ишта:** Буквально 'Любимый'. Избранное божество, которое выбирает поклонник, объект его высшего желания. Это определённый аспект Божественного, с которым ученику придётся быть в совершенном общении до того, как станет возможным Высший Гнозис. На низшем уровне **Ишта** является в виде личности, но в реальности нет ничего, кроме Атмана, который вне формы, Высшего в его аспекте Блаженства.

*Ишвара:* Создатель и Господь вселенной, *Сагуна Брахман*.

Дэксапа: Практика повторения имени Господа или мантры в качестве способа постоянного памятования Его присутствия. Как одно из ежедневных дисциплинарных упражнений, повторение может совершаться как определённое, так и неопределённое количество раз. Джапа может произноситься в голос, вполголоса и мысленно. Последний способ, как предполагается, самый лучший. Может практиковаться либо без ритма, либо ритмично, согласно естественному ритму дыхания. Подсчёт во время джапы может либо совершаться с помощью пальцев прописанным способом или с помощью чёток. Джапа может также совершаться постоянно без подсчёта.

**Карма:** Действие, результат действия, а также закон причины и следствия, согласно которому действия неминуемо приносят свои плоды. Карма возникает в индивидуальном я, пребывающем в неведении и функционирующем в качестве активного деятеля. Когда человек познает своё истинное Я, карма для него прекращается.

*Каши Вишванатка:* Эпитет Шивы – главного божества Варанаси.

*Кхеяла*: Как правило, внезапный и неожиданный психический выход, будь это желание, воля, внимание, память или знание. Матаджи, однако, дала этому слову более широкое значение. Она описывает *кхеялу* как непостижимые действия Всевышнего, как например то, что Он разделил Себя в творении и т.д. В случае Матаджи в основании Её действий, чувств и мыслей нет никакого эго. Когда Она употребляет слово *кхеяла* относительно Своей личности, это следует понимать как указание на спонтанное возникновение Воли, которая божественна и потому свободна.

**Киртан:** Воспевание имен или славы Господа. Может совершаться одним человеком или группой людей под аккомпанемент музыкальных инструментов, обычно барабанов и кимвалов.

*Кумари-пуджа:* Церемония, в которой маленькая девочка, не достигшая возраста половой зрелости, как правило, дочь *брахмана*, почитается как представительница Вечной Девы, Матери всей Вселенной.

**Лила:** Буквально «игра». Движения и деятельность Всевышнего, которые свободны по природе и не подчиняются законам. **Вишнуиты** объясняют творение как **лилу** Бога.

*Махадева:* Шива.

**Махашунья:** Великая Пустота, которая означает Абсолютное Сознание, характеризующееся отсутствием всего творения. **Шунья** или обычная пустота — это промежуток между двумя личностями, предметами, чувствами, мыслями, идеями и т.п., которая по необходимости существует в мире двойственности.

**Мантра:** Серия звуков, обладающих большой силой. Звуковое представление **Ишта Деваты**. Имя и форма нераздельны; поэтому, если имя преисполнено жизни, то форма, которая его представляет, обязана открыться, если только практика достаточно интенсивна. Мантра представляет собой слово, обладающее силой – божественной силой, передающейся через слово.

**Прана пратиштха:** Когда происходит посвящение образа божества для поклонения, то устанавливается связь с определённым аспектом Божественного, который он представляет. Это называется **прана пратиштха**. Поэтому образ становится живым средоточием для передачи божественной силы и благословения.

**Прасад:** Пища, которая подносится божеству или святому становится **прасадом**, когда она принята и благословлена. Его едят почитатели.

*Пуджа*: Церемониальное поклонение индуистов. Подношение различных вещей, представляющих аспекты себя самого объекту благоговения.

**Рама:** Шри Рамачандра, воплощение **Вишну** и герой **Рамаяны**. Матаджи часто объясняла действительное значение имени Рама как **ананда** (блаженство).

**Рамаяна:** Индуистский эпос, в котором повествуется о жизни **Шри Рамачандры** и его супруги.

*Садхака:* Тот, кто практикует *садхану*.

*Садхана:* Духовная практика, совершаемая с целью подготовки себя к Самопознанию.

*Садху:* Тот, кто посвятил свою жизнь духовному стремлению.

Санньяса: Отречение. Согласно индуистской системе, последняя стадия человеческой жизни, на которой человек отрекается от семьи, владений, касты, социального положения и т.п. — на самом деле от всего, к чему он привязан — и предаётся Божественному. Формально, бывает двух видов: вивидиша санньяса, которой предшествует чувство отрешённости от мира, и видват санньяса, которая представляет собой преимущественно санньясу, которой предшествует рассвет Брахма-джняны (постижения Брахмана). В первом случае

следует соблюдать определённые дисциплинарные правила. Последнее характеризуется абсолютной свободой.

Санньяси: Тот, кто принял санньясу.

*Шастры:* Индуистские Священные Писания.

*Сатанг:* Общество мудрецов, святых и искателей Истины. Представляет собой либо настоящее физическое общество, либо в практическом смысле, чтение Священных Писаний или жизнеописаний и учений святых. Также религиозная встреча. В его широком смысле, практика присутствия Бога.

**Шри́мад-Бха́гаватам:** Одна из главных 18-ти **пуран**. Повествует об **аватарах** Вишну, особенно подробно о жизни Шри Кришны.